Scientific Electronic Journal “Foreign Languages in Uzbekistan”,
2025, vol. 11, No 6 (65), pp. 181-197

https://journal.fledu.uz
foreign language education
ISSN: 2181-8215 (online)

‘ Fledu.uz

MARTIN HARTMAN — TRANSLATOR OF NAVOI'S WORKS
Sherzodjon Baxromjon o‘g‘li QODIROV

Doctoral student (PhD)

Alisher Navo'i Tashkent State University of the Uzbek Language and Literature
Tashkent, Uzbekistan

MARTIN HARTMAN — NAVOIY ASARLARI TARJIMONI
Sherzodjon Baxromjon o‘g‘li QODIROV

Doktorant (PhD)

Alisher Navoiy nomidagi Toshkent davlat o‘zbek tili va adabiyoti universiteti
Toshkent, O‘zbekiston

MAPTHH XAPTMAH — NEPEBOJYMK ITPOU3BEJEHU HABOU
Illep3oaxxoH baxpomxoH yriim KOAUPOB

JoxTtopanT (PhD)

TalmkeHTCKUI TOCyJapCTBEHHbIN YHUBEPCUTET Y36€KCKOI0 SA3bIKa U JIMTEPATYPhI

nMeHU Anuiiepa HaBou
TamkeHT, Y36ekuctaH kadirovl1007@mail.ru https://orcid.org/0009-0006-4523-7142

For citation (iqtibos keltirish uchun, ajsa Abstract. This article analyzes Martin Hartmann’s work in the
IMTUPOBAHUA): context of the study of the heritage of Alisher Navoi, set against the
Qodirov Sh.B. Martin Hartman — Navoiy backdrop of scientific trends observed in European Orientalism

asarlari tarjimoni // O‘zbekistonda xorijiy during the late 19th and early 20th centuries. The philological
tillar. — 2025. — 11-jild, Ne 6. — B. 181-197. methods used by Hartmann in working with Chigatai texts, the
principles of analyzing poetic structures, and the lexical and stylistic
httos://doi.ore/10.36078/1710323112 solutions observed in translating Navoi’s works into German are
identified. The issues of content accuracy in translations, the
preservation of semantic layers, and the transfer of poetic images are

Received: October 31,2025 evaluated through a comparative approach. The connection between
Accepted: December 17,2025 Hartmann’s work and German orientalism of the time, and the
Published: December 20, 2025 influence of his scientific heritage on the development of Turkology

and non-traditional studies, are also highlighted. According to the
Copyright © 2025 by author(s). results of the study, Martin Hartmann's translations were an essential
This work is licensed under the Creative tool for introducing Navoi’s works into the European scientific
Commons Attribution International License environment and were evaluated as a component of the scientific
(CC BY 4.0). processes that laid the foundation for the formation of new directions

in Orientalism.
Keywords: Martin Hartmann; Alisher Navoi; Caghatai language;

[@MON |Open Access|| history of translation; German orientalism; Turkology; philological
) analysis; European orientalism.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Annotatsiya. Ushbu maqolada XIX asr oxiri — XX asr boshlaridagi
Yevropa sharqshunosligida kuzatilgan ilmiy tendensiyalar fonida
Martin Hartmanning Alisher Navoiy merosini o‘rganish jarayonidagi
faoliyati tahlil qilinadi. Hartman tomonidan chig‘atoy matnlari bilan
ishlashda qo‘llangan filologik metodlar, poetik strukturalarni tahlil
qilish tamoyillari hamda Navoiy asarlarini nemis tiliga tarjima
qilishda kuzatilgan leksik va stilistik yechimlar aniqlanadi.
Tarjimalarning mazmuniy aniqligi, semantik qatlamlarning
saqlanishi va poetik obrazlarning ko‘chirilishi masalalari qiyosiy

DOI: 10.36078/1710323112 181 0‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6, b. 181-197


https://journal.fledu.uz/
mailto:kadirov1007@mail.ru
https://orcid.org/0009-0006-4523-7142
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Translation Studies Qodirov Sh.

yondashuv asosida baholanadi. Shuningdek, Hartman ijodining
o‘sha davr nemis shargshunosligi bilan aloqadorligi, olim ilmiy
merosining turkologiya va noan’naviy tadqiqotlarning rivojiga ta’siri
ham yoritiladi. Tadgiqot natijalariga ko‘ra, Martin Hartman
tomonidan amalga oshirilgan tarjimalar Navoiy asarlarini Yevropa
ilmiy muhitiga tanitishda muhim vosita bo‘lgani aniqlandi va
shargshunoslikda yangi yo‘nalishlar shakllanishiga zamin yaratgan
ilmiy jarayonlarning tarkibiy qismi sifatida baholandi.

Kalit so‘zlar: Martin Hartman; Alisher Navoiy; chig‘atoy tili;
tarjima tarixi; nemis sharqshunosligi; turkologiya; filologik tahlil;
Yevropa sharqshunosligi.

AHHOTauMsA. B cratbe ananusupyercs AesaTenbHOCTh MapTuHa
XapTMaHa 1o u3ydeHuro Hacieaus Anumiepa HaBom B KoHTEKkcTe
HAay4YHBIX  TEHACHLMH,  XapakTepHbIX  JUI1  €BPOICICKOro
BocTOKOBeeHus koHIa XIX — nauana XX Beka. PaccmaTtpuBaroTcs
(unonornueckue MeTo b1, MPUMEHsBIINECS XapTMaHOM Npu paboTte
C YararaiiCKUMM TEKCTaMH, IPHUHLHUIBLl aHaJIU3a IO3TUYECKUX
CTPYKTYp, @ TaKXe JIEKCUYECKUE M CTUIMCTUYECKUE pELICHMUS,
BBISIBIICHHBIE B IIpollecce IepeBoda mnpomsBeacHuii Hasoum Ha
HEMELKHH s3bIK. B paMKax CpaBHUTEIBHOTO MOIXO0/Aa OLEHHUBAIOTCS
BONPOCHl  CMBICIIOBOII ~ TOYHOCTH  IIEPEBOAOB,  COXPAHEHUS
CEeMaHTHYECKUX CIJIOEB W Iepefaddl Mo3THYecKnX obOpazoB. Kpome
TOrO, OCBEINAETCS CBSA3b HAyYHOW JEeATEIbHOCTH XapTMaHa C
HEMELKOH OPUEHTAIUCTUKON pacCMaTpUBAaEMOI0 IIEPUOJA, a TaKXKe
BIMSHUE €r0 HAay4yHOIO HAacIEeIMs Ha DPA3BUTUE TIOPKOJIIOTHH U
dhopMupoBaHUE HETPATUIIMOHHBIX HAMpaBIICHHUH UccienoBanuid. 1o
pe3ynbTaTaM  HUCCIEJOBAHMS  YCTAaHOBIEHO, 4YTO  IIEPEBOJBL,
BBINIOJHEHHbIE MapTuHOM XapTMaHOM, ChIIpalM Ba)KHYIO POJb B
nonyJysgpuzanuu npousBeneHuit HaBoum B eBpomeiickoil Hay4yHOU
cpene ¥ OBIIM 3HAYMMBIM 3JEMEHTOM HAy4YHBIX IIPOIIECCOB,
CIOCOOCTBOBAaBIIMX ()OPMHUPOBAHUIO HOBBIX HANpaBlICHUH B
BOCTOKOBEJICHHU.

KiroueBble caoBa: Maptun XaprmanH; Anuwmep Hasou;
yaraTaiCKUM sI3bIK; UCTOPUS NEPEBOJA; HEMELKOE BOCTOKOBEICHHUE;
TIOPKOJIOTHS; ¢uonornueckuii aHaIu3; eBporneiickas
OPUEHTAIUCTUKA.

Kirish

Martin Hartman 1851-yili Breslau shahrida protestant ruhoniysi
oilasida tug‘ilgan. 1870—1871-yillardagi Fransiya-Prussiya urushi davrida
diniy-rasmiy xodim (harbiy ruhoniy) sifatida xizmat qilgan [Marchand
2009: XVII-XVIII]. Teologik ta’limni tark etganidan so‘ng, u Fleischer
rahbarligidagi sharq tillari bo‘limida tahsil oladi va 1874-yili semit
tillardagi ko‘p harfli (pluriliteral) shakl haqida yozilgan dissertatsiyasi
bilan Leyptsigda doktorlik darajasini oladi [Hartmann, 1875].
Doktorlikdan so‘ng, Hartman bir yil Edirnada xususiy o‘qituvchi sifatida
yashagan. 1876-yili esa Istanbuldagi Germaniya konsulligida tarjimon-
dragoman vazifasida ishlay boshlagan. Aynan shu yillari u Usmonli turk
tilini amaliy darajada chuqur o‘zlashtirgan [Hanisch 2000: XVIII;
Fiick 1955: 269]. Keyinchalik u Bayrutga ko‘chib, 1887-yilgacha xuddi
shu lavozimda xizmat qilgan. Ushbu tayinlov uning diplomatik
faoliyatidagi ilk tajriba edi.

Bayrutda o‘tkazilgan yillar unga arab shevalari, adabiyoti va arab
dunyosidagi  ijtimoiy-siyosiy = harakatlar  bo‘yicha  tadqiqotlarini
chuqurlashtirish imkonini bergan [Marchand 2009: 356; Hanisch 1992:

DOI: 10.36078/1710323112 182 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

17]. Uning mashhur “Arabischer Sprachfiihrer fiir Reisende”
“Sayohatchilar uchun arabcha suhbatnoma”si Bayrutdagi amaliy tajribalar
mahsuli bo‘lgan. Bu kitob Suriya hududidagi mahalliy tillarni qamrab
olgan bo‘lib, Germaniya sayyohlari va savdogarlarining kundalik
muloqotini osonlashtirgan. Kramer va Fiickning ta’kidlashicha, mazkur
go‘llanma hatto bugungi kunda ham gimmatli manba sifatida baholanadi
[Kramer 1989:64; Fiick 1955: 269]. 1887-yili Hartman Tashqi ishlar
vazirligidan iste’foga chiqib, Berlin shahridagi Seminar fiir Orientalische
Sprachen (SOS) — Sharq tillari seminarida arab tili o‘qituvchisi sifatida
ishlay boshlagan [Hanisch 2000: XVIII; Mangold 2004: 240-242; Fiick
1955: 269]. Arab tilidan tashqari, u musulmon xalqlarining antropologik
va sotsiokultural masalalariga bag‘ishlangan ma’ruzalar ham o‘qigan
[Hartmann 1912: II1].

Hartman Usmonli hududlari va Uzoq Sharqga bir necha ilmiy
ekspeditsiyalar uyushtirgan. 1902- va 1903-yillardagi Turkiston safari,
aynigsa, muhim bo‘lgan: unga viloyat hokimi tomonidan rasmiy
ruxsatnoma berilgan, bu ruxsat ilmiy materiallar va kolleksiyalarni to‘plab,
tashishni osonlashtirgan. Bu tajribalar tufayli Hartman Germaniya Tashqi
ishlar vazirligi uchun Turkiston bo‘yicha yetakchi ekspertga aylangan
[Mark 2012: 361]. 1912-yil sentabrida u bir guruh filologik an’anaga
qarshi chiqgan shargshunoslar bilan birga Deutsche Gesellschaft fiir
Islamkunde — Germaniya Islomshunoslik jamiyatini tashkil etadi. Shundan
so‘ng Georg Kampffmeyer bilan birga “Die Welt des Islam” — “Islom
olami” jurnalini nashr eta boshlaydi [Heine 2002: 175-179;
Haarmann1974: 62]. Dastlab Berber ertaklaridan tortib arab matbuotigacha
bo‘lgan mavzularda yozgan Hartman keyinchalik tadqiqotlarini Islom
dunyosi va Usmonli davlatiga oid siyosiy, madaniy va adabiy masalalarga
yo‘naltiradi. U adabiyot, san’at, islom tarixi, madaniyati va dini bo‘yicha
turli kitoblar va maqolalar chop etadi.

Martin Hartman Yevropada, asosan, arabshunos olim sifatida
tanilgan va o‘zining ilmiy faoliyatida Sharq mamlakatlarida davlat
qurilishi (Turkiya, “Yosh turklar” misolida) va madaniy hayotni tadqiq
etgan. U tadqiqotlarni shunchaki jurnalistik kuzatuvlardan zamonaviy ilm-
fan obyektiga ko‘tara olgan olim edi. Zamonaviy Yaqin Sharqni alohida
akademik yo‘nalish sifatida nemis universitetlari tizimiga kiritish bo‘yicha
dastlabki izchil harakatlar Martin Hartman tomonidan boshlab berilgan.
Hartman oz davrining eng nufuzli arabshunoslaridan biri bo‘lib, XIX-XX
asr boshidagi ilmiy muhitda Yaqin Sharq bo‘yicha zamonaviy tadqiqotlar
paradigmasini shakllantirishga intilgan.

Tadqiqot metodlari

Ushbu tadqiqotga Martin Hartman tomonidan 1902-yil Heidelberg
shahridagi “Karl Winter’s Universititsbuchhandlung” nashriyotida chop
etilgan “Caghataisches” — “Chig‘atoy tili” asarida keltirilgan bir g‘azalni
asl matn [“Badoye’ ul-bidoya” 1987] bilan o‘zaro solishtirish hamda
ma’no-mazmunini qiyoslab o‘rganish, tarjima va ma’nodagi o‘xshash va
farq qgiluvchi jihatlarini aniglash asosiy magsad qilib olindi. Shu sababli,
tadqiqot davomida qiyosiy tahlil, tarjima tahlili, filologik tahlil, badiiy-
estetik tahlil hamda mazmuniy-g‘oyaviy tahlil metodlaridan foydalanildi.

DOI: 10.36078/1710323112 183 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

Qiyosiy metod asosida Alisher Navoiy g‘azali asl manba va
“Caghataisches” asarida keltirilgan tarjima hamda eski o‘zbek yozuvidagi
matn o‘zaro solishtirildi. Tarjima hamda filologik tahlil metodlari orqali
g‘azalning tarjimasidagi o‘ziga xosliklar, o‘xshash va farqli jihatlar
aniqlandi. Tahlil davomida g‘azaldagi tasavvufiy mazmun-mohiyat
tarjimada qay darajada ifoda etilgani o‘rganildi.

Natijalar

Martin ~ Hartmanning  tashabbusi  bilan arab tili  islom
sivilizatsiyasining filologik tadqiqotlaridan amaliy-siyosiy yo‘nalishlarga
kengayishi kuzatilgan [Wokoeck 2009]. Martin Hartman o‘zbek tili va
adabiyoti bilan 10 yilcha jiddiy shug‘ullangan. Uning “Caghataisches”
asari Vamberining ‘“Caghataisches Sprachstudien” asariga nisbatan,
asosan, Alisher Navoiy asarlariga bag‘ishlanganligi bilan alohida qimmatli
asardir. Kitob ikki gismdan iborat bo‘lib, uning birinchi qismiga Xyugo
Makas tomonidan yozilgan “Kurd tili darsligi” kiritilgan bo‘lsa, ikkinchi
gismidan esa “Chig‘atoy tili darsligi” o‘rin olgan. Kitob 108 sahifadan
iborat bo‘lib, uning 18 sahifasi tushuntirish, 6 sahifasi chig‘atoycha
mugaddima va so‘zboshi hamda 82 sahifasi asosiy qgismdan iborat.
Darslikning kirish qismida uning yozilish sabablari keltirilgan. Kitob
shayx ul-islom Muhammad Sodigning usmonli turk va o‘zbek tillarini
qiyoslab yozgan “Turkiy til grammatikasi” [Sadiq 1888] asariga javoban
tayyorlangan. Garchi “Turkiy til grammatikasi” Turkiyada o‘zbek tilini
o‘rganmoqchi bo‘lganlar uchun yaratilgan va turk tilshunosi Ahmad
Midxat tomonidan kitobga taqriz yozilib, kitob “ijobiy va ayni vaqt uchun
zarur” deb topilgan bo‘lsa-da, Martin Hartman uni “mutlaqo yaroqsiz” deb
baholaydi va kamchiliklar sifatida quyidagilarni sanaydi:

1. Muallifning kitobatchilikda tajribasi yo‘qligi.

2. Kitob eski qolipda yozilgani.

3. Muallifning faqat faktlarni to‘plovchi sifatida namoyon bo‘lishi.

4. Vogealar davriyligining yo‘qligi. Bu kabi jami kamchiliklar 8ta
bo‘lib, ularni Hartman kitobning kirish qismida keltirib o‘tgan. Yana
Hartman kitobining kirish qismidagi 11-sahifada Markaziy Osiyo turklari
tilining tovush tizimi haqida ma’lumot berilgan. Ikkinchi qismida, ya’'ni
XVIII-XIX sahifalarida kitobda keladigan qisqartmalar tushuntirilgan.
Kitobning uchinchi — Asosiy qismi esa ikkiga ajratilgan: birinchi bo‘lim
Sharq an’anasiga ko‘ra chig‘atoycha mugaddima va janob sultonga
magqtov bilan boshlanadi. Muqaddima uch qismga ajratilgan, u Allohga
hamd, Payg‘ambarga na’t va sultonga maqtovdan iborat. Mugaddima eski
o°‘zbek yozuvida yozilgan bo‘lib, matn ostida esa nemis tilidagi tarjima va
izohlar keltirilgan [Hartmann 1902].

Keyingi qism esa grammatika bobi bilan boshlanadi (6—83-
sahifalar). Bob 6 ta katta guruhga bo‘lingan va jami 116ta qoida berilgan.
Qoidalalarni tushuntirish maqsadida esa soddadan murakkablikka qarab
misollar, dastavval, oddiy so‘zlar, sodda gaplar, keyinchalik esa g‘azal
misralari va baytlar keltirilgan. Kitobda Alisher Navoiy g‘azallaridan 57
bayt berilgan va ular Alisher Navoiyning hijriy 1289-yili Istanbulda nashr
etilgan “Mahbub ul-qulub” asaridan olingan. Hartmann xrestomatiyasida
Navoiyning uch g‘azali to‘liq holda uchraydi.

DOI: 10.36078/1710323112 184 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N2 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

Birinchi g‘azal jami 7 baytdan iborat bo‘lib,

Ravshandururki, mehr yuzungdin olur safo,

Yo‘gsa, ne zahj ila gqamar andin topar ziyo? — bayti bilan boshlanadi
[Navoiy 1987: 387] (1-ilova). Hartman kitobida g‘azalning eski o‘zbek
yozuvdagi matni (2-ilova) hamda uning davomidan nemischa tarjimani (3-
ilova) ham keltirgan.

Ikkinchi g‘azal ham 7 baytdan iborat bo‘lib,

Ne navo soz aylagay bulbul gulistondin judo, /

Aylamas to‘ti takallum shakkaristondin judo [Navoiy1987: 42] bayti bilan
boshlanadi (4-ilova). G‘azalning chig‘atoy yozuvidagi matni va tarjimasi
ham berilgan (5- va 6-ilovalar).

Uchinchi g‘azal esa 5 baytdan iborat va quyidagi bayt bilan
boshlanadi:

Mahvashekim, mehridin bo‘ldum jahon ovorasi,

Rahm etib bir chora qilmas o‘lsa ham bechorasi.

G‘azalning eski o‘zbek yozuvidagi matni va tajimasi 8- va 9-
ilovalarda keltirildi.

Martin Hartman Navoiy asarlarini tarjima qilishdan avval arab va
turk shoirlarining ijodiga asoslanib ko‘plab to‘plamlar yaratgan, ulardagi
she’rlarning ba’zilarini o°zi tarjima qilgan. Xususan “Lieder der libyschen
Wiiste” (1881) — “Liviya sahrosidagi arab qabilalari she’riyati to‘plami”
[Hartmann 1881], “Das arabische Vierzeiler” [Hartmann 1896] — “Arab
ruboiy  an’analari  tahlili”’, “Kleine Beitrige zur arabischen
Literaturgeschichte” [Hartmann 1894] — “Arab she’riyati tarixiga oid
kichik tadqiqotlari”’da ayrim she’r va g‘azallar Martin Hartman tomonidan
tarjima qilingan.

Adabiyotshunoslikda Navoiy shoirligining asosiy  qatlamini
tasavvufiy dunyoqarash belgilab berishi ta’kidlanadi. Uning badiiy
merosida islomiy ma’rifat, ruhiy kamolot va timsoliy ma’no tizimi
markaziy o‘rin egallaydi. Aynigsa, ishq lirikasida uchraydigan qahramon —
shoirning o°‘z badiiy tasavvurida shakllangan ideal “oshiq” obrazining
badiiy aksidir. Shu sababli Navoiy o‘zining ishqiy she’riyati davomida
ko‘pincha ana shu lirik gahramonning nutqi va nigohi orqali fikrni
ifodalaydi.

Navoiyning she’riy matnlaridagi ichki (botiniy) va tashqi (zohiriy)
gatlamlarning murakkab semantik qurilmasi haqida adabiyotshunos Jamol
Kamol muhim kuzatuvlarini bildiradi. Uning fikricha, shoirning har bir
bayti bir necha darajadagi ma’no va mazmunni o‘zida jamlay oladi.
Ularning sharhi esa birgina talqin bilan cheklanmay, turli ma’naviy
qirralarni ochib beruvchi ko‘psonli izohlarni talab etadi [Kamol 1991:
137]. Shu bois Navoiy she’riyatidagi ramz va ishoralarning serqirraligi uni
bir nazar bilan to‘liq qamrab olishga imkon bermaydi.

Mazkur xususiyatlar shuni ko‘rsatadiki, Navoiyning ko‘p asarlarida
insonning o°‘z nafsiga qarshi ma’naviy kurashi hamda ruhning Haqqa
yetishish yo‘lidagi intilishi bosh mavzu sifatida talqin gilinadi. Bu g‘oyalar
shoir tomonidan badiiy san’atlarning keng majmuasi orqali nafis usulda
ifodalangan. Xususan, istiora, tanosub va mubolag‘a kabi tasvir vositalari
shoirning tasavvufiy qarashlarini yoritishda yetakchi vazifani bajaradi va
uning poetik tafakkurining asosiy belgilaridan biri sifatida namoyon
bo‘ladi.

DOI: 10.36078/1710323112 185 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

Munozara

Navoiy asarlarining nemis tiliga qilingan tarjimalarini sharhlash,
qiyosiy tahlil qilish, o‘zbek-nemis adabiy alogalari doirasida hamkorlik
qilish, bu tarjimalar misolida keyingi istigbollar uchun mukammalashtirish
yo‘llarida kichik gadam bo‘lib xizmat qiladi degan umiddamiz. Shu
magqsad bilan Navoiyning ushbu
Ravshandururki, mehr yuzungdin olur safo, /
Yo‘gsa, ne zajh ila gamar andin topar ziyo? — matlasi bilan boshlanuvchi
g‘azalini Martin Hartman tomonidan qilingan tarjima bilan qiyoslab tahlil
qilishga jazm etdik. Yuqorida ta’kidlanganidek, g‘azal “Chig‘atoy tili”
darsligining “Xrestomatiya” qismida berilgan.

Birinchi bayt:

Ravshandururki, mehr yuzungdin olur safo,

Yo ‘qsa, ne zajh ila gamar andin topar ziyo?

Tarjimasi:

Es ist klar, dass die Sonne von deinem Antlitz ihren Glanz erhiilt,
wie sollte sonst der Mond von ihr Licht empfangen?

Mazmuni:

Quyosh sening yuzingdan yorug‘lik olgani uchun ham porloqdir,/Bo‘lmasa
, hima sababdan oy undan nur oladi?

Tarjimada semantik birlik to‘liq saqlangan, mehr — die Sonne —
quyosh, qamar — der Mond — oy, yuzung — dein Anlitz, safo/ziyo —
glanz/Licht. Baytdagi sabab-natija munosabati (“yo‘gsa... ne vajh ila...”)
nemis tilida ritorik savol shaklida to‘g‘ri qayta berilgan. Shu jihatdan
tarjima mazmunan adekvat hisoblanadi. Badiiy san’atlardan asl baytda
tanosub (quyosh—oy—nur), husni ta’lil (oy nuri yor jamoliga bog‘lanadi) va
ishqiy mubolag‘a mavjud. Nemischa tarjimada ushbu san’atlar to‘liq qayta
yaratilmagan, biroq ularning funksional ekvivalenti saqlangan. Xususan,
husni ta’lil nemis tilida tabiiy poetik mantiq orqali ifodalangan. Asl
baytdagi ba’zi nozik jihatlar soddalashgan, “ravshandururki” so‘zidagi
ta’kid va ohang kuchi nemis tilida faqat “Es ist klar” bilan berilgan; safo
va ziyo o‘rtasidagi nozik semantik farq (poklik nuri — yorug‘lik) nemis
tilida umumiy “Glanz / Licht” bilan birlashtirilgan. Bu holat she’riy
tarjimalar uchun tabiiy va qabul gilinadigan yo‘qotish sifatida baholanadi.

Ikkinchi bayt:

G‘arqi mubhiti ishqing edi jon ila ko‘ngul,

Ul damki, ruh emas edi tan birla oshno.

Nemischa tarjima:

Versunken in den Ozean deiner Liebe waren Seele und Herz damals,

als der Lebensodem noch nicht mit dem Leibe vertraut war.

Bayt mazmuni: Ruh hali tanga kirmasidan oldin (tan bilan oshno
bo ‘lmasidan oldin) jon bilan ko ‘ngil sening ishqing dengizida g ‘arq edi
(dengiziga cho ‘mgan edi).

Tarjimada asosty mazmun to‘liq saqlangan: G‘arqi muhiti —
versunken in den Ozean; ishqing — deiner Liebe; jon ila ko‘ngul — Seele
und Herz; ul damki — damals, als; ruh emas edi tan birla oshno — als der
Lebensodem noch nicht mit dem Leibe vertraut war. Aynigsa,
“Lebensodem” birligi “ruh” tushunchasining diniy-falsafiy ohangini nemis

DOI: 10.36078/1710323112 186 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

tilida muvaffaqiyatli aks ettirgan. Asl baytdagi tasavvufiy qatlam nemis
tilidagi tarjimada konseptual jihatdan saglangan, tarjimada tasavvufiy
fikrlar soddalashtirilmagan, balki nemis falsafiy-poetik an’anasiga
moslashtirilgan, bu yutugning boisi esa Martin Hartmaning asli arabshunos
olim ekaniga bog‘liqdir. G‘azaldagi badiiy san’atlarga keladigan bo‘lsak,

e istiora (ishq — muhit/dengiz), Ozean deiner Liebe orqali istiora
to‘liq saqlangan;

e mubolag‘a (g‘arq bo‘lish), versunken fe’li g‘arqlik holatini aniq
beradi;

e tanosib (jon — ko‘ngil — ruh — tan), ichki tanosib mantigan
buzilmagan.

Bu baytdagi tarjimonning yutug‘i sifatida shuni ta’kidlashni
lozimki, ruh so‘zi tarjimasiga “Lebensodem” tanlovi oddiy “Geist” yoki
“Seele”ga nisbatan yanada nozik va metafizik ohang beradi.

Uchinchi bayt:

Gulda yuzung latofatidin range ko ‘rmasa,

Bulbulg ‘a ne edi bu fig ‘on birla, bu navo?

Mazmuni:

Agar gul yuzida sening go zalliging rangini ko ‘rmagan bo ‘Isa, bulbul neg
a bunday fig ‘on (nola) chekib, navo qiladi — kuylaydi.

Tarjimasi:

Scihe ich nicht von deines Antlitzes Zauber einen Schein in der Rose,
woher kdmen der

Nachtigall dieses Klagen, diese Melodien?

Asl baytdagi ritorik savol tuzilmasi nemis tilida ham to‘g‘ri qayta
yaratilgan. Sabab—natija mantiqi saqlangan. Tarjimada asosiy semantik
unsurlar ifodalangan:

e gul —die Rose.
yuzung latofati — deines Antlitzes Zauber.
rang — Schein.
bulbul — die Nachtigall.
fig‘on / navo — Klagen / Melodien.

Nemischa tarjimada “Sdhe ich nicht ...”" konstruksiyasi qo‘llanib,
subyektiv nutq elementi kiritilgan. Asl baytda esa bayon bevosita lirik
subyektga bog‘lanmagan, umumiy poetik hukm shaklida berilgan. Bu
holat mazmunga jiddiy zarar yetkazmagan bo‘lsa-da, ohang jihatidan
yengil siljish keltirib chiqargan. Latofat tushunchasining nozik estetik va
irfoniy ma’nolari Zauber bilan nisbatan soddalashgan. Klagen va Melodien
juftligi orqali fig‘on va navo o‘rtasidagi ichki musiqiylik nemis tilida aniq
aks ettirilgan.

To‘rtinchi bayt:

Bir zarra og ‘zi ramzini har kimki angladi,

Yo 'li adam tarigiduru zodi rah — fano.

Mazmuni:

Agar zarradek (ko ‘rinmas) og ‘izning ramzini kim anglagan bo ‘Isa,
uning yo ‘li adam — yo ‘qlik (faqrlik) yo ‘lidir, ozig i esa — fano.

Tarjimasi:

DOI: 10.36078/1710323112 187 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

Wer so viel wie ein Sonnenstdubchen verstand von dem Rditsel (der
geheimnisvollen Rede) deines Mundes,

Der er-wdhlt als Weg die (Selbst-) Vernichtung und als Weg-zehrung
die (Selbst) Entdufserung.

Bu bayt Alisher Navoiy ijodiga xos bo‘lgan irfoniy tafakkurning
yorqin namunasi sifatida talqin qilinadi. Unda ma’rifat jarayoni,
mavjudlikdan voz kechish va fano holatiga yetish g‘oyasi ramziy shaklda
ifodalangan. Baytda markaziy obraz sifatida “og‘iz” ramzi keltiriladi.
Og‘iz mumtoz tasavvufiy poetikada ilohiy kalom, sirli nutq va yashirin
haqiqat manbayi sifatida talqin qilinadi. Ushbu ramzning “bir zarra” bilan
bog‘lanishi uning nihoyatda nozik, ko‘zga ko‘rinmas va faqat tanlangan
idrok egalarigagina ayon bo‘ladigan mohiyatga ega ekanini ko‘rsatadi.
Shunday qilib, baytda ma’rifatning miqdoriy emas, balki sifat jihatdan
yuksakligi ta’kidlanadi.

Baytning ikkinchi misrasida ushbu idrok natijasi sifatida “adam
tariqi” va “fano” tushunchalari keltiriladi. Adam tasavvufda yo‘qlik,
faqrlik, oz “men”idan voz kechish holatini anglatib, solik bosib o‘tadigan
ma’naviy yo‘l sifatida talqin qilinadi. Fano esa ushbu yo‘lda solikning
ruhiy “ozug‘i”, ya’ni o‘zligini Haq oldida yo‘qotish orqali komillikka
erishish bosqichi sifatida namoyon bo‘ladi. Shu tariqa, bayt ma’rifat —
adam — fano ketma-ketligiga asoslangan gat’iy ontologik mantiq asosida
qurilgan.

Nemischa tarjimada baytning asosiy mazmuniy yadrosi saqlangan
bo‘lib, zarra metaforasi “Sonnenstdubchen” birligi orqali poetik noziklik
bilan berilgan. Bu tanlov asl matndagi mikrokosmik ramzni nemis tilida
muvaffaqiyatli qayta yaratgan. Shuningdek, sabab —natija munosabatining
buzilmagani, ya’ni ramzni anglashning muqarrar ravishda ma’naviy yo‘l
tanlashga olib kelishi mantiqan to‘g‘ri aks ettirilgan. Biroq tarjimada
tasavvufly terminologiya  bilan bog‘liq ayrim konseptual siljishlar
kuzatiladi. Jumladan, adam tarigi tushunchasining Selbst — Vernichtung
shaklida berilishi, islomiy-irfoniy “yo‘qlik” va “faqrlik” ma’nolarini g‘arb
falsafasiga xos bo‘lgan ekzistensial yoki nigilisttk ohang bilan
almashtiradi. Xuddi shuningdek, fano tushunchasining “Selbst -—
Entduflerung” orqali ifodalanishi tasavvufiy “fano fi’lloh” mazmunini
bilvosita saqlagan holda, uni hegelcha falsafiy semantik maydonga
yaqinlashtiradi. Stilistik jihatdan esa tarjimada “deines Mundes”
shaklining qo‘llanishi asl matndagi umumlashtirilgan, kosmik va shaxsdan
mustaqil ramzni aniq ikkinchi shaxsga bog‘lab qo‘ygan. Natijada baytning
universalligi va irfoniy umumiyligi qgisman toraygan. Xulosa qilib
aytganda, mazkur nemischa tarjima badiiy jihatdan kuchli va intellektual
murakkablikni saqlagan, biroq tasavvufiy tushunchalarni g‘arb falsafiy
terminologiyasi orqali talqin qilgan erkin, interpretativ variant sifatida
baholanadi. Shu bois, u ilmiy tadqiqotlarda qiyosiy-tahliliy material
sifatida samarali qo‘llanilishi mumkin, ammo sof tasavvufiy aniqlik talab
etiladigan kontekstda izoh bilan birga ishlatilishi magsadga muvofiq
hisoblanadi.

Beshinchi bayt:

Ul zindadil hayoti abad vaslidin topar,

Kim neshi g ‘amni no ‘sh der-u dardni davo.

Mazmuni:

DOI: 10.36078/1710323112 188 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

Kim g ‘am nayzasini totli, dardni davo deb bilsa, unday qalbi tirik
(kishi) abadiy hayotga yetishadi (abadiy hayotning vasliga yetishadi).

Tarjimasi:

Jener Starkherzige findet das ewige Leben in seiner
Liebesvereinigung,

der den Kummer des Stachels Honig nennt und seinen Schmerz
Arznei.

Ushbu bayt Alisher Navoiy lirikasiga xos bo‘lgan irfoniy-falsafiy
tafakkurni ifodalaydi. Unda insonning ma’naviy kamoloti azob-uqubatni
inkor etish orqali emas, balki uni ongli ravishda qabul qilish va ichki
ma’noga aylantirish orqali ro‘yobga chiqishi g‘oyasi ilgari surilgan.
Baytning birinchi misrasida “zindadil” tushunchasi markaziy semantik
yukni bajaradi. Zindadil — tasavvufiy an’anada galbi Haq muhabbati bilan
tirik, ma’naviy jihatdan uyg‘oq va sabr maqomiga yetgan shaxs sifatida
talgin qilinadi. Bunday shaxs uchun “hayoti abad vasli”, ya’ni abadiy
hayotga yetishish, ilohiy yaqinlik va baqo holati asosiy maqsad sifatida
ko‘rsatiladi. Bu o‘rinda vasl tushunchasi biologik yoki dunyoviy
mavjudlik emas, balki ilohiy birlik bilan bog‘liq ontologik holatni
anglatadi. Ikkinchi misrada esa ushbu maqomga eltuvchi ichki holat
tasvirlanadi. “Neshi g‘am” (g‘am nayzasi) va “dard” kabi salbiy ma’no
berishi mumkin bo‘lgan tushunchalar no‘sh (shirin) va davo sifatida talqin
qilinadi. Bunday zidlantirish yordsmids baytda irfoniy mazmun
shakllantirilgan: azob manbayi najot vositasiga aylantiriladi. Ushbu holat
husni ta’lil san’ati orqali asoslanib, ishqiy balo va sinovlarning ilohiy
hikmatga ega ekani ko‘rsatiladi. Natijada sabr va rizo orqali baqoga yetish
g‘oyasi mustahkamlanadi. Nemischa tarjimada baytning mazmuniy asosi
umumiy holda saqlangan. Zindadil tushunchasi “Starkherzige” birligi
orqali ruhan qudratli, mustahkam qalbli shaxs sifatida berilgan. Bu tanlov
asosly g‘oyani yetkazgan bo‘lsa-da, tasavvufiy “qalbning Haq bilan
tirikligi” ma’nosi qisman axloqiy-psixologik talginga siljigan. Xuddi
shuningdek, “hayoti abad vasli” birligi “das ewige Leben in seiner
Liebesvereinigung” shaklida ifodalanib, vasl tushunchasi ishqiy-falsafiy
kontekstda ochilgan, ilohiy konnotatsiya esa bilvosita saglangan. Obrazli
qatlam nuqtayi nazaridan tarjimada “Stachel / Honig” hamda “Schmerz /
Arznei” juftliklari orqali asl baytdagi istiora va tazod qayta muvaffaqiyatli
yaratilgan. G‘amning shirinlashtirilishi va dardning davoga aylanishi
nemis tilida ham mantiqan tushunarli va poetik tarzda berilgan. Stilistik
jihatdan tarjima ritmik muvozanatga ega bo‘lib, metaforalar tizimi
buzilmagan. Mazkur nemischa tarjima mazmunan yuqori darajada
adekvat, badiiy-paradoksal tizimni saqlagan va tasavvufiy g‘oyani
o‘quvchi uchun tushunarli poetik shaklda ifodalagan variant sifatida
baholanadi. Shu bilan birga, “zindadil” va “vasl” tushunchalarining irfoniy
chuqurligi gisman axloqiy-falsafiy talqinga siljigan. Shunga qaramay,
tarjima ilmiy- qiyosiy tahlilda ishonchli va muvaffaqiyatli namuna sifatida
qo‘llanishi mumkin, sof tasavvufiy aniqlik talab etiladigan kontekstlarda
esa izoh bilan birga ishlatilishi magsadga muvofiq hisoblanadi.

Oltinchi bayt:

Lomeki, vasl ayog ‘ig ‘a topmishtur ittisol,

Ul lomdurki, o ‘rtag ‘a olmish ani balo.

Mazmuni:

DOI: 10.36078/1710323112 189 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

Vasl so‘zining oyog‘iga bog ‘lanib olgan lom shunday lomki, uni
balo o‘rtaga olgan. (Bunda vasl so‘zlarida lomning qo‘llanilishi orqali
baytni tushunish kerak. “Lom” harfining shakliga ham e’tibor qilish
lozim).

Tarjimasi

Das Lam, das am Ende des Wortes was! (Liebesvereinigung)
Anschluf} geftaden hat, ist eben jenes Lam, das das Wort bela (Pein) in
seine Mitte genommen hat.

Mazkur bayt Alisher Navoiy ijodida uchraydigan harfiy-ramziy
tasvirga asoslangan. Baytda alohida bir harf — “lom” asosiy ma’no yukini
ko‘taruvchi poetik belgi sifatida qo‘llangan. Bayt mazmuniga ko‘ra, “vasl”
so‘zining oxirida joylashgan lom harfi “ittisol”, ya’ni bog‘lanish va
yaqginlashuv ramzi sifatida talqin gilinadi. Bu holat tasavvufiy qarashlarda
solikning Haqga yetishishini ifodalaydi. Shu bilan birga, aynan shu lom
harfi “balo” so‘zining markazida joylashgani orqali ishq yo‘lining balo va
sinovlardan xoli emasligi ramziy tarzda ko‘rsatiladi. Demak, baytda vasl
va balo bir-biridan ajralmas holatlar sifatida talqin qilinadi. Baytning
ramziy qatlamida “lom” harfining shakli ham ahamiyatga ega. Uning egik
va o‘ralma ko‘rinishi tasavvufiy talginda kamtarlik, bo‘yin egish va ishq
yo‘lida o‘zini topshirish ma’nolarini anglatadi. Shu sababli harf bu yerda
oddiy yozuv belgisi emas, balki ma’naviy ma’noni ifodalovchi ramzga
aylanadi. Nemischa tarjimada baytning asosiy g‘oyasi saqlangan. “Lom”
harfining “vas/” so‘zining oxirida, “balo” so‘zining markazida joylashgani
nemis tilida tushunarli tarzda ifodalangan. Biroq ayrim tasavvufiy
tushunchalar tarjimada soddalashtirilib, berilgan. Xulosa sifatida aytish
mumkinki, mazkur tarjima mazmunan mos va filologik jihatdan to‘g‘ri,
biroq tasavvufiymazmunning chuqur ramziy qatlamini to‘liq ochib
bermaydi. Shu sababli u umumiy ilmiy tahlil uchun qulay bo‘lsa-da,
maxsus tasavvufly izoh bilan qo‘llanishi magsadga muvofiq bo‘ladi.

Yettinchi bayt: (asl bayt)

O ‘zdin qutul, Navoyiyu magsadg ‘a yetki, qush

Yetmas chamang ‘a, bo ‘Isa qafas ichra mubtalo.

Tarjimasi:

Mach dich los von dir selbst, Newa'i, und gelange zum Ziel, denn
nicht gelangt zur An der Vogel, wenn er im Kdfig steckt.

Mazmuni:

Navoiy o ‘zingdan (o ‘z (o ‘zlik) — nafs) qutulgin va magsadingga yet,
chunki qush agar qafas ichida tutilib, undan chigolmasa, chamanga
yetolmaydi.

Ushbu bayt Alisher Navoiy irfoniy lirikasida muhim o‘rin tutuvchi —
nafsdan xalos bo‘lish va ma’naviy erkinlik g‘oyasini ifodalaydi. Baytda
lirik subyekt o‘ziga murojaat qilib, “o‘zdan qutulish”, ya’ni nafs, ego va
shaxsiy manfaatlardan voz kechish zarurligini ta’kidlaydi. Bu holat
tasavvufda maqgsadga — Haqqa yetishishning asosiy sharti sifatida
qaraladi. Ikkinchi misrada ushbu fikr “qush” va “qafas” timsollari orqali
ochib beriladi. Qush — inson ruhi yoki solik timsoli, qafas esa nafs,
dunyoviy bog‘liglik va cheklovlarni ifodalaydi. Qush qafasdan
chigmaguncha chamanga, ya’ni erkinlik, go‘zallik va kamolot makoniga
yetolmasligi sabab-natija munosabati asosida ko‘rsatiladi. Shu tariqa,
baytda nafsdan xalos bo’lish — maqgsadga yetishning zarur sharti ekani

DOI: 10.36078/1710323112 190 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

ramziy tarzda mustahkamlanadi. Nemischa tarjimada baytning asosiy
mazmuniy yadrosi saqlangan. “Mach dich los von dir selbst” birligi orqali
“o‘zdan qutulish” g‘oyasi aniq ifodalangan, “zum Ziel gelangen™ esa
magqsadga yetish fikrini to‘g‘ri aks ettirgan. “Qush” va “qafas” timsollari
ham nemis tilida mantiqan tushunarli tarzda qayta yaratilgan. Biroq
tarjimada ayrim stilistik soddalashuvlar kuzatiladi. Jumladan, chaman
timsolining tasavvufiy va poetik ranglari nemis tilida aniq ifodalanmagan,
u umumiy “manzil” tushunchasiga yaqinlashtirilgan. Shuningdek, baytdagi
ichki didaktik ohang nemischa variantda biroz nasihat ohangiga siljigan.
Mazkur nemischa tarjima mazmunan adekvat, asosiy tasavvufiy g‘oyani
to‘g‘ri yetkazgan, ramziy tuzilmani saqlagan. Shu bilan birga, u poetik va
irfoniy nozikliklarni gisman soddalashtirgan variant sifatida baholanadi.
Tarjima umumiy ilmiy va o‘quv kontekstida foydalanish uchun qulay
bo‘lib, tasavvufiy mazmuniga bog‘lab chuqur tahlil qilish talab etilganda,
qo‘shimcha izohlardan foydalanish magsadga muvofiq.

Xulosa

Alisher Navoiyning tasavvufiy she’rlari ularga xos bo‘lgan irfoniy —
ontologik tafakkur, ramziy obrazlar tizimi va ichki mantiqiy yaxlitlik bilan
ajralib turadi. G‘azalda ishq oddiy hissiy holat sifatida emas, balki
ma’naviy kamolotga eltuvchi asosiy kuch sifatida talqin qilingan. Baytlar
ketma-ketligida solikning ruhiy yo‘li — nafsdan xalos bo‘lish, balo va
azobni qabul qilish, fano orqali baqoga yetish g‘oyasi izchil ochib
berilgan. G*azalning asosiy yutug‘i shundaki, unda ishq, balo, vasl, fano,
adam, nafs kabi tasavvufiy tushunchalar yagona konseptual tizim doirasida
berilgan. Qush — qafas, gul — bulbul, quyosh — oy, zarra — olam kabi
timsollar orqali ishqiy-irfoniy ma’no kuchaytirilgan va o‘quvchi idrokiga
yaqinlashtirilgan. Ayniqgsa, harfiy ramziylik (lom harfi asosida qurilgan
bayt) g‘azalning intellektual darajasini oshirib, Navoiyning poetik
tafakkuri chuqurligini namoyon etadi.

G‘azalda tasavvufiy paradoks usuli muvaffaqiyatli qo‘llangan: g‘am
— shirin, dard — davo, balo — vaslga eltuvchi vosita sifatida talqin gilinadi.
Bu usul orqali solikning ruhiy tajribasi badiiy va falsafiy jihatdan asoslab
berilgan. Shu bilan birga, lirik subyektning o‘ziga murojaat qilishi (o‘zdin
qutul) gazalga didaktik va ichki murojaat ohangini kiritadi. Nemischa
tarjimalar tahlili shuni ko‘rsatadiki, g‘azalning asosiy mazmuniy yadrosi
va obrazlar tizimi ko‘p hollarda saqlangan. Tarjimalarda ramziy fikr
tushunarli shaklda berilgan, sabab—natija munosabati buzilmagan va poetik
mantiq izchil yetkazilgan. Bu holat g‘azalning g‘oyaviy qudratini boshga
til muhitida ham anglash imkonini yaratadi. Biroq kamchilik sifatida ayrim
tasavvufly tushunchalarning semantik jihatdan torayishini qayd etish
mumkin. Xususan, fano, adam, vasl, zindadil kabi atamalar nemis tilida
ko‘pincha axloqiy yoki falsafiy talqin doirasida ifodalangan, natijada
ularning islomiy-irfoniy chuqurligi qisman susaygan. Shuningdek, ba’zi
tarjimalarda lirik universallik individual subyektga bog‘lanib, baytlarning
kayhoniy ko‘lamdagi ramziyligi toraygan.

DOI: 10.36078/1710323112 191 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N2 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

Foydalanilgan adabiyotlar

Amumep HaBouid. banoitns yn-6unost / Mykamman acapiap Tyrmiamu: [
TOoM. — TomkeHt: ®an, 1987. — 489 0.

Becker C.-H. Der Islam // Islamstudien. — Bd. II. — Heidelberg, 1920. —
S. 228-481.

Haarmann U. Die islamische Moderne bei den deutschen Orientalisten //
Araber und Deutsche: Begegnungen in einem Jahrtausend / Hrsg. F.
Kochwasser, R. Roemer. — Tiibingen; Basel: Horst Erdmann Verlag,
1974. —S. 56-91.

Hanisch L. Machen Sie doch unseren Islam nicht gar zu schlecht: Der
Briefwechsel der Islamwissenschaftler Ignaz Goldziher und Martin
Hartmann 1894-1914. — Wiesbaden: Harrassowitz Verlag, 2000. — 496
S.

Hartmann M. Lieder der libyschen Wiiste. — Leipzig: Weigel, 1881. —
243 S.

Hartmann M. Kleine Beitrige zur arabischen Literaturgeschichte //
Zeitschrift der Deutschen Morgenlidndischen Gesellschaft. — 1894. — Bd.
48, H. 3. — S. 345-372.

Hartmann M. Das arabische Vierzeiler. — Leipzig: Hinrichs, 1896. — 269
S.

Hartmann M. Caghataisches. —  Heidelberg: Carl Winter’s
Universitidtsbuchhandlung, 1902. — 113 S.

Heine P. Die Deutsche Gesellschaft fiir Islamkunde // Islamstudien ohne
Ende: Festschrift fiir Werner Ende zum 65. Geburtstag / Hrsg. R. Brunner,
M. Gronke, J. P. Laut, U. Rebstock. — Wiirzburg: Ergon Verlag, 2002. —
S. 175-181.

Kamon Kamon. Kwusun, capur, smumn. Anumep Hapowmit razamnapu:
mapxjap / Hampra Tai€épnoBumnap A. Ilapomos, b. DmmymaroB. —
Tomxkent: Kamanak, 1991. — 137 0.

Kramer M. Arabistik and Arabism: The passions of Martin Hartmann //
Middle Eastern Studies. — 1989. — Vol. 25, No. 3. — P. 63-86.

Mangold S. Eine weltbiirgerliche Wissenschaft: Die deutsche Orientalistik
im 19. Jahrhundert. — Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2004. — 89 S.

Marchand S. L. German Orientalism in the Age of Empire: Religion, Race,
and Scholarship. — New York: Cambridge University Press, 2009. — 30

p.
Mark R. A. Im Schatten des Great Game: Deutsche Weltpolitik und
russischer Imperialismus in Zentralasien 1871-1914. — Paderborn;

Miinchen; Wien; Ziirich: Verlag Ferdinand Schoningh, 2012. — 504 S.

Sadiq M. Ussi lisani turki // Caghataisches. Materialien zu einer
Geschichte der Sprachen und Literatur des Vorderen Orients / M.
Hartmann. — Berlin, 1888. — S. 1-5.

DOI: 10.36078/1710323112 192 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

Toxuxyxaes M. V36ex anaGuétn nHamyHanapu Maptun XapTMaHH
Tap)KMMacH Ba TankuHuga. — TomkeHT: baés, 2016. — 180 6.

Wokoeck U. German Orientalism: The Study of the Middle East and Islam
from 1800 to 1945. — London; New York: Routledge, 2009. — 35 p.

References

Alisher Navoi. (1987). Badoyi’ ul-bidoya (The beginning of beauties),
Tashkent, Fan. (In Uzb.)

Becker, C. H. (1920). Islamstudien, vol. 11, 228-481. (In Ger.)

Haarmann, U. (1974). Araber und Deutsche Begegnungen in einem
Jahrtausend (Arabs and Germans encounters over a millennium),
Tuebingen, Basel, Horst Erdmann Verlag, pp. 56-91. (In Ger.)

Hanisch, L. (2000). Machen Sie doch unseren Islam nicht gar zu schlecht
Der Briefwechsel der Islamwissenschaftler Ignaz Goldziher und Martin
Hartmann 1894-1914 (Do not portray our Islam too negatively),
Wiesbaden, Harrassowitz Verlag. (In Ger.)

Hartmann, M. (1881). Lieder der libyschen Wueste (Songs of the Libyan
desert), Leipzig, Weigel. (In Ger.)

Hartmann, M. (1894). Zeitschrift der Deutschen Morgenlaendischen
Gesellschaft, 48 (3), 345-372. (In Ger.)

Hartmann, M. (1896). Das arabische Vierzeiler (Arabic quatrains),
Leipzig, Hinrichs. (In Ger.)

Hartmann, M. (1902). Caghataisches, Heidelberg, Carl Winter’s
Universitaetsbuchhandlung. (In Ger.)

Heine, P. (2002). Islamstudien ohne Ende Festschrift fuer Werner Ende
zum 65 Geburtstag (Islamic studies without end), Wuerzburg, Ergon
Verlag, pp. 175-181. (In Ger.)

Jamol Kamol. (1991). Qizil sorig yashil Alisher Navoiy ghazallari
sharhlar (Red yellow green Commentaries on Alisher Navoi’s ghazals),
Tashkent, Kamalak. (In Uzb.)

Kramer, M. (1989). Middle Eastern Studies, 25 (3), 63—-86. (In Eng.)

Mangold, S. (2004). Eine weltbuergerliche Wissenschaft Die deutsche
Orientalistik im 19 Jahrhundert (A cosmopolitan science German Oriental
studies in the 19th century), Stuttgart, Franz Steiner Verlag. (In Ger.)

Marchand, S. L. (2009). German Orientalism in the Age of Empire
Religion Race and Scholarship, New York, Cambridge University Press.
(In Eng.)

Mark, R. A. (2012). Im Schatten des Great Game Deutsche Weltpolitik
und russischer Imperialismus in Zentralasien 1871-1914 (In the shadow
of the Great Game), Paderborn, Munich, Vienna, Zurich, Verlag Ferdinand
Schoeningh. (In Ger.)

Sadiq, M. (1888). Caghataisches Materialien zu einer Geschichte der
Sprachen und Literatur des Vorderen Orients, Berlin, pp. 1-5. (In Ger.)

DOI: 10.36078/1710323112 193 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies

Qodirov Sh.

Tojikhozhaev, M. (2016). Uzbek adabiyoti namunalari Martin Hartmann
tarjimasi va talginida (Samples of Uzbek literature in Martin Hartmann’s
translation and interpretation), Tashkent, Bayoz. (In Uzb.)

Wokoeck, U. (2009). German Orientalism The Study of the Middle East
and Islam from 1800 to 1945, London, New York, Routledge. (In Eng.)

DOI: 10.36078/1710323112

Ilovalar
I-ilova.
Ravshandururki, mehr yuzungdin olur safo,
Yo‘gsa, ne zajh ila gamar andin topar ziyo?
G‘arqi muhiti ishqing edi jon ila ko‘ngul,
Ul damki, ruh emas edi tan birla oshno.
Gulda yuzung latofatidin range ko‘rmasa,
Bulbulg‘a ne edi bu fig‘on birla, bu navo?
Bir zarra og‘zi ramzini har kimki angladi,
Yo‘li adam tarigiduru zodi rah — fano.
Ul zindadil hayoti abad vaslidin topar,
Kim neshi g‘amni no‘sh deru dardni davo.
Lomiki, vasl ayog‘ig‘a topmishtur ittisol,
Ul “lom”durki, o‘rtag‘a olmish oni “balo”.
O‘zdin qutul, Navoyiyu maqsadg‘a yetki, qush
Yetmas chamang‘a, bo‘lsa qafas ichra mubtalo [Navoiy 1987:38].

2- ilova.
Dichters Newa'1 und einige parinetische Stiicke aus desselben
I'I“]lti'l'.\ u'flit//w’.' /I/'{'I"I’l". die \-"l\il‘i‘|‘l!l \EHll in einer by SO
deren Tabelle verzeichnet**)
ll
W ASe L LB e RAD o) ,—'..\-\A.' od 2 A3 e TS
> e { s % b
wo (0 oS 3
.~
' . t i~ 3 . A
-y & aNJs) al\lad Al = TEA] ClRiis s s .o
= - - s J
-8 sy PR PR R o o)
/s “ \ -
ad "\.:-\,4( Loxmlds & Puwwyed e\S, SIS o L IRT GO TON | T
< e Ly 5 SN LI
At
Yo . J st led
- ¢ [ ]|
hA-J._ NS _‘&.g 2 2ONG A PO B s \:':': 3. A T
| - - - -’ - o 7 ” N
-;\é 5 b 18980
-~ e
9 . t \
Ad A pos '-\ﬁkﬁ:‘ S N D ‘J S W} .l
ty 103 4 o \
T8 S P (6 WS
5/ © L0 bt IS - O L
1 4 . a M
Xel ol &5 e A Us w3 T ead A S ot Ml
et 19 ) -
ERAT - wedAAd W wes A aad TTAREONARRA, Slal Jatad % hed b



Translation Studies Qodirov Sh.

3-ilova.

Ubersetzung:

1. Es ist klar, dal3 die Sonne von deinem Antlitz ihren Glanz erhilt,
wie sollte sonst der Mond von ihr Licht empfangen?

2. Versunken in den Ozean deiner Liebe waren Seele und Herz
damals, als der Lebensodem noch nicht mit dem Leibe vertraut war.

3. Sdhe ich nicht von deines Antlitzes Zauber einen Schein in der
Rose, woher kdmen der Nachtigall dieses Klagen, diese Melodien?

4. Wer so viel wie ein Sonnenstdubchen verstand von dem Rétsel
(der geheimnisvollen Rede) deines Mundes, der er-wéhlt als Weg die
(Selbst-) Vernichtung und als Weg-zehrung die (Selbst) EntduBBerung.

5. Jener Starkherzige findet das ewige Leben in seiner Liebes-
vereinigung, der den Kummer des Stachels Honig nennt und seinen
Schmerz Arznei.

6. Das Lam, das am Ende des Wortes was! (Liebesvereinigung)
Anschlul3 geftaden hat, ist eben jenes Lam, das das Wort bela (Pein) in
seine Mitte genommen hat.

7. Mach dich los von dir selbst, Newa’i, und gelange zum Ziel, denn
nicht gelangt zur An der Vogel, wenn er im Kéfig steckt.

4-ilova.
Ne navo soz aylagay bulbul gulistondin judo,
Aylamas to‘ti takallum shakkaristondin judo.
Ul quyosh hajrida qo‘rqarmen falakni o‘rtagay
Har sharorekim, bo‘lur bu o‘tlug‘ afg‘ondin judo.
Dema, hijronimda chekmaysen fig‘onu nola ko‘p,
Jism aylarmu fig‘on bo‘lg‘on nafas jondin judo?
Bo‘lsa yuz ming jonim ol, ey hajr, lekin qilmag*‘il
Yorni mendin judo yoxud meni ondin judo.
Hajr o‘lumdin talx emish, mundin so‘ng, ey gardun, meni
Aylagil jondin judo, qilg‘uncha jonondin judo.
Vasl aro parvona o‘rtandi, hamono bildikim
Qilg‘udekdur subh ani sham’i shabistondin judo.
Bir iyosiz it bo‘lub erdi Navoiy yorsiz,
Bo‘lmasun, yo rabki, hargiz banda sultondin judo [Navoiy1987:42].

5- ilova.

DOI: 10.36078/1710323112 195 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

!
L eReDd wwdl & o CyENes by A ] O 78 e
J N AL bAy e el
—td \:/“/M 4-’ \...)J .‘ _ANAS \.M’:l“v [ =\ .,.-L&: _‘o; P

N

A% b! ) HIPRCS ~.J's) NJs )-&: LA \_-~\M t\*a‘i > LD
6 D S X R -t IPU TG &

YINAAR L0 W \A:-»Q-LA: AL ._\;\:i }‘ PO | E ,l\.\AA L ed bmJied T

SAA oo oS ) ) POWRRET NS 2 P KT o <3
et 18 b & ) 4 Ly as VMAQ‘ ? \Vﬂv\/“l‘-:\ i >

R e B pt I VU S W

:.u_\AD ):.\» B :M‘Q&L-A:r = M) k;..,\h.: J_,; \:.,\_iJ”‘:‘ ;\J(_:;-) ‘,‘ v\AJ: 4

! ot ive g . '
\.-\:_’ e Nd wA Ay T 1)
o . iz —

t '
sAweNd] AV
o ”

3 ot -\ \ y i
’ [ N v il il e ' bt Ao o

N - YA 8 ONAS \ W\
| N e\ e A whAS o o N
| g~ /J

6- ilova.

Ubersetzung:

1. Wie soll die Nachtigall Melodien singen ohne Rosenhain?

Nicht redet der Papagei ohne Zuckerbiichse.

2. Bei der Trennung von jener Sonne flirchte ich, daB den Himmel
verbrenne jeder Funke, der von dieser glithenden Klage sich trennt**).

3. Sage (mir) nicht: du klagst und weinst nicht genug bei der Trennung von
mir; klagt der Leib, wenn der Lebens-odem von der Seele getrennt ist?

4. Hitte ich hunderttausend Seelen, nimm sie hin, o Trennung-(schicksal),
aber trenne nicht den Freund von mir oder mich von ihm.

5. Trennung ist bitterer als Tod, darum, o Himmel, trenne mich von der
Seele, sobald du mich vom Liebchen trennst!.

6. In der Vereinigung verbrannte sich der Falter, da wuBite er sofort, daf3
der Morgen ihn von der Kerze des Schlaf-gemachs trennen wird. I

7. Ein herrenloser Hund wurde Newa’i ohne Freund; lal es nicht
geschehen, o Herr, dal3 jemals der Diener getrennt werde von dem Herrscher.

**yon jetzt an trenne mich lieber von der Seele.

7- ilova.

Mahvashekim, mehridin bo‘ldum jahon ovorasi,
Rahm etib bir chora qgilmas o‘lsa ham bechorasi.
Zaxmlar qilding yana g‘am neshidin, ey bevafo,
Butmish erdi vasl no‘shi birla bag‘rim yorasi.
Bevafolar ko‘ngli, tong yo‘q, lablaringg‘a bo‘lsa sayd,

DOI: 10.36078/1710323112 196 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



Translation Studies Qodirov Sh.

Qaydakim la’l o°lsa atrofida bo‘lur xorasi.

Yuziga boqqoch, ajab yo‘q ko‘zlarimga to‘lsa ashk,

El ko‘ziga yosh to‘lar gilsa quyosh nazzorasi.

Dardi hajringdin Navoiy ko‘ngli, ko‘ksi, bag‘ridur

Har biri yuz pora-vu ming yora har bir porasi [Navoiy1987:387].

8- ilova.
| 8 § B
it R ' 3
32 Al ..;-_/. h_.m‘.":l e AN el \-._.;.\;/..;,: il ke i
‘_.M“"._‘\g?.l‘ :' --wu.._i h-w%&-ﬁ‘-‘.« =
&:‘\‘.,;S e W S e \A:? o L__.;';.g?j PSS ERT STRN O /.\,\4;‘-’: v
v:,.\,-,’,.z ‘..J..:..J \..:J ‘_....;);‘ N0
BEOIPES I SWICRCAU OVCRUMSPEIRIT SOEIh CURNEFOS i UL i (CPOR I o
el Byt B L,
oo ..\{:_u‘ Aol @ o\l Lwdas ..i.j 1 ViaS (et st LRh ..i._jl-._.._j ¥

IR B K TS TDSC  V0 U TG S5

o 7 % s
5B T B . .
183 (Sad oF T "0 30 d o S 6P lic) PRTSIINS § GEHE— - J0E 0 S
8 A s (= e = —1 (G- A\ R -

g -
MBI ead P T Ly BANAAS, Bk

< = - y-2 : :
(& A denss ¥ ) eytis S b

! Nicht in meinem Manuskript. — 2 Lies aaxis, S, —
S AW, 0 (el wses Gy — Y Aw 5L
s~ A = 53 — ¥ AT
9- ilova.
Ubersetzung:

1. Der Mondschone, um dessen Liebe willen ich ein Welt-irrer
geworden bin, hat kein Mitleid, gewéhrt keine Hiilfe, stirbt auch sein
Hiilfloser.

2. Wunden schlugst du von neuem durch Kummers Stachel, du
Treuloser, nachdem sich eben erst meine Herzenswunde durch den Honig
der Liebesvereinigung geschlossen hatte.

3. Kein Wunder, wenn das Herz der Treulosen deinen Lippen eine
Beute ist; wo sich Rubinen finden, da giebt’s rings-um auch hart Gestein.

4. Kein Wunder, daB, blick ich auf dein Antlitz, meinen Augen die
Thrine kommt: fiillt sich doch das Auge der Menschen mit Wasser, wenn
sie in die Sonne sehn.

Die Lange dieses bolur ist nicht ohne Interesse.

5. Durch den Schmerz der Trennung von dir ist Newai s Herz und
Brust verwundet, jedes ist in hundert Stiicke gegangen, und jedes davon
wieder in tausend™*.

**nach seinen Varianten: ist Newa is Herz, Brust und Eingeweide

jedes in hundert Stiicke gegangen und jedes Stiick hat tausend Wunden
vergl. jedoch das Lobgedicht V. 3 (S. 3).

DOI: 10.36078/1710323112 197 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, N¢ 6 (65), b. 181-197



