Scientific Electronic Journal “Foreign Languages in Uzbekistan”,
2025, vol. 11, No 6 (65), pp- 332-344

https://journal.fledu.uz
foreign language education
ISSN: 2181-8215 (online)

G Fledu.uz

IMAGE OF SHEIKH SAN’AN AND ITS FORMATION IN FICTION
Ibrahim Sattorovich JOVLIYEV

Doctoral student (PhD)

Alisher Navo'i

Tashkent State University of the Uzbek Language and Literature

Tashkent, Uzbekistan

SHAYX SAN'ON OBRAZI VA UNING BADIIY ADABIYOTDA

SHAKLLANISHI XUSUSIDA

Ibrahim Sattorovich JOVLIYEV

Doktorant (PhD)

Alisher Navoiy nomidagi

Toshkent davlat o‘zbek tili va adabiyoti universiteti
Toshkent, O‘zbekiston

OBPA3 IIEMXA CAHBOHA Y ET'0 ®OPMHUPOBAHME B XY/J0XKECTBEHHOM

JINTEPATYPE

Ho6parum Catroposuy ?KOB/IMEB

JoxTtopanT (PhD)

TamkeHTCKUM rocyiapCTBEHHBIN YHUBEPCUTET Yy30€KCKOI0 S13blKa U JIUTEPATYPhI
vMeHU Anuiiepa HaBou

TamkeHT, Y36ekucTtaH ibrahim.199218@mail.ru

For citation (igtibos keltirish uchun, s Abstract. This article examines the history of the formation of the
IMTUPOBAHUA): image of Sheikh San’an and its entry into fiction. First, special
Jovliyev 1.S. Shayx San’on obrazi va uning attention is paid to who Sheikh San’an was as a person. In this
badiiy adabiyotda shakllanishi xususida // process, the extent to which historical figures such as the lover
O‘zbekistonda xorijiy tillar. — 2025. — 11-jild, Sheikh San’an, the scholar Sheikh San’an, and Ibn Sakka, who are

Ne 6. — B. 332 - 344. found in various sources and considered one person when analyzed,
are related to each other is examined. In conclusion, an attempt is
https://doi.org/10.36078/1767732981 made to show the real figure of the real Sheikh San’an. In particular,

it is stated that Sheikh San’an’s real name is Abdurrazaq, that

San’ani is considered his relative, and that the similarity in name and

Received: October 31,2025 relative does not mean that the two people are one. In addition, the
Accepted: December 17, 2025 reasons why the images of She_ikh San’an _and Ibn Sakka h_ave been
Published: December 20 2025 interpreted as one person to this day are given. As a next issue, the
’ path of this character’s entry into fiction is revealed. It is also noted

Copyright © 2025 by author(s). that Sheikh San’an, who is considered to have existed as a figure in
This work is licensed under the Creative the early days of Islam, was involved in the issue of wine. It is said
Commons Attribution International License that he appears in various folk legends and is also mentioned in

(CC BY 4.0). Imam Ghazali’s “Tuhfat ul-muluk™, but this source has not yet been
found. As a result, it is revealed that Sheikh San‘an gained fame as a
literary hero in the epic “Mantiq ut-tair”, and later, every reader
came to recognize this figure well through Fariduddin Attar.
) Keywords: Sheikh San’an; image; mysticism; scholar; lover;
“Tuhfat ul-muluk”; "Mantiq ut-tayr”; legend; Imam Ghazali;
Fariduddin Attar.

http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DOI: 10.36078/1767732981 332 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6, b. 332-344


https://journal.fledu.uz/
mailto:ibrahim.199218@mail.ru
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Literature and Culture

Jovliyev L. S.

DOI: 10.36078/1767732981

333

Annotatsiya. Ushbu maqolada Shayx San’on obrazining
shakllanishi va badiiy adabiyotga kirib kelish tarixi o‘rganilgan.
Dastlab Shayx San’onnning tarixiy shaxs sifatidagi qiyofasiga
e’tibor qaratilgan. Ushbu jarayonda oshiq Shayx San’on, ulamo
Shayx San’on hamda turli manbalarda Ibn Saqqo nomi bilan
uchraydigan hamda adabiy tahlillarda bir inson deb baholangan
tarixiy shaxslarning bir-biri bilan ganchalik alogasi bor ekanligi
tahlil etilgan. Xulosa sifatida esa asl Shayx San’onning hayotdagi
giyofasi hagidagi mulohazalar bayon gilingan. Xususan, Shayx
San’onning asl ismi Abdurrazzoq ekani, San’oniy uning nisbasi
sanalishi va ism-nisbadagi o‘xshashlik ikki insonning bitta bo‘lib
chigmasligi dalillarga asoslanib izohlangan. Qolaversa, shu
kungacha Shayx San’on va Ibn Saqqo obrazlarining nima uchun bir
inson sifatida talqin etilganining sabablari ko‘rsatilgan. Keyingi
masala sifatida esa bu gahramonning badiiy adabiyotga kirib kelish
yo‘li ochib beriladi. Hamda Islomiyatning dastlabki davrlarida obraz
sifatida mavjud deb hisoblangan Shayx San’onning ilk davrlarda
sharob masalasi bilan qanchalik  bog‘liq ekanligiga e’tibor
garatiladi. U turli xil xalg afsonalarida yashash bilan birga Imom
G‘azzoliyning “Tuhfat ul-muluk asarida ham Kkeltirilgani hagida,
ammo hozircha ushbu manba topilmagani aytib o‘tiladi. Natijada esa
Shayx San’on adabiy qahramon sifatida o‘z shuhratini “Mantiq ut-
tayr” dostonida boshlab bergani, keyinchalik har bir o‘quvchi bu
obrazni Farididdin Attor vositasida yaxshi taniy boshlagani
ta’kidlanadi.

Kalit so‘zlar: Shayx San’on; obraz; tasavvuf; ulamo; oshiq; “Tuhfat
ul-muluk”; “Mantiq ut-tayr”; afsona; Imom G‘azzoliy; Fariduddin
Attor.

AnHoranusi. B crartee wuccnenyercs mnpouecc (HOpMHpPOBaHMS
obpasa meiixa CaH’OHa W WCTOpHUS €ro BXOXKACHUI B
XYZ0KECTBEHHYIO JIUTEpaTypy. BHauame BHUMaHHE COCPENOTOYECHO
Ha oOpase mretixa CaH’0Ha KaK MCTOPUYECKON JIMIHOCTH. B pamkax
JTAaHHOTO aHaJi3a paccMaTpUBaeTCs CTENEHb B3aUMOCBS3aHHOCTH
MEXAy BIOONEHHBIM 1meiixom CaH’OHOM, Y4EHBIM-00TOCIOBOM
meiixom  CaH’OHOM, a TaKKe HCTOPHYECKOH  (UTypOI,
BCTpEYaroNIeiicsa B pa3IMYHbIX UCTOYHMKAX 1o uMeHeM MoOH Cakko
U B JINTEPaTypOBEAYECKHX HCCIIEIOBAHMAX HEPEIKO OICHHBAaEeMOMN
Kak OJHO M TO >K€ JHNI0. B KauecTBe BBIBOJA H3NararoTcs
c000pakeHHs: OTHOCHTENILHO NOAJIMHHOTO 00JKKa ieiixa Can’oHa B
peansHOM JXKM3HH. B 9acTHOCTH, Ha OCHOBE apryMEHTHPOBAaHHBIX
JIOKA3aTeNbCTB TMOSICHSAETCS, YTO HACTOSIIMM HWMEHeM mieiixa
Can’oHa OpUTO AOmyppas3ak, «CaH’OHM» SIBISIOCH €r0 HHCOOH, a
CXOJICTBO HIMEHHU M HUCOBI HE NaET OCHOBAHUH CUUTATh JBYX Pa3HBIX
JTrOJIe OOHMM M TeM ke JHuHoM. Kpome Toro, ykasbIBaroTcs
NPUYUHBI, 110 KOTOPHIM BIUIOTH IO HACTOSILIETO BPEMEHH 00pa3bl
meiixa Can’ona m MOH Cakko WHTEpPIpPETHPOBAIHCH Kak o0Opa3
onHoro  uenoBeka.  CllenyromMM — acleKTOM — HCCIIEAOBAHUS
pacKkpbeIBaeTCsi  IyThb  BXOXKICHHA  A3TOTO  TEpPCOHaXKa B
XyJIOXecTBeHHyI0 juTepatypy. OcobOoe BHUMaHHE yAensIeTcs
BOTIPOCY O TOM, B Kakoi cremeHH oOpa3 melixa Can’oHa,
CUMTAIOIIETOCs CYIIECTBOBABIINM YK€ B paHHWE MEPHOJBI
WCTaMCKOW WCTOPUHM, Ha HAa4daJIbHOM JTame ObUT CBS3aH C TEMOM
BuHa. OTMeyaercs, 4To 3TOT 00pa3, COXPAHUBIIKCH B PA3IMYHBIX
HapOJHBIX JIET€HJaX, YIOMUHAETCS TaKkke B MpousBeaeHuu Mmama
lazaimm  «Tyxdar ynp-Mynyk», OIHAKO Ha CETOAHSIIHUHA JEHb
JIaHHBIN UCTOYHMK He Obl1 oOHapyxkeH. B urore momuépkusaercs,
4TO Kak JUTepaTypHeld repoil meix CaH’0oH Haual CBOIO
U3BECTHOCTH B M03Me «MaHTBIK yT-Tailp», a BHOCIEICTBUA UMEHHO
Omaromaps ®PapumuamauHy ATTapy O3TOT o00pa3 cTajl IMIUPOKO

O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne¢ 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

Y3HaBa€MbIM KaXK/IbIM YUTATEJIEM U MIOHATHBIM EMY.
Kawuesbie caoBa: Illeiix Canan; 00pa3; MUCTUIU3M; YUEHBIN;

Bo3moOeHHbIit; “Tyxdar ymp-mynyk”; “MaHTHK  yT-Talip”;
moboBp; Canan; Cana; nerenna; Mmam Tazamm; Dapumyniux
Arttap.

Kirish

Musulmon xalglari adabiyoti tubida dur-u javohirlar to‘la ummonga
o‘xshaydi. Unda minglab fikr va tushunchalar turfa shakllarda ifoda
etiladi. Bu ifoda yo‘sini bora-bora katta an’ana maktabiga aylandi. Ushbu
maktabni haqgli ravishda irfoniy adabiyot deb atar ekanmiz, uning
muhtasham olamini tadqiq etish uchun, shubhasiz, tasavvufiy istiloh, ramz,
motiv va obrazlarning har birini — ular anglatib turgan keng ko‘lamdagi
mazmunni to‘g‘ri idrok etish muhim. Ana shunda Sharq xalglarining
shuuri, hayot hagidagi gqarashlarini anglash imkoni tug‘iladi. Zotan,
Y. E. Bertels haqli ravishda aytgani kabi “Tasavvuf adabiyotini
o‘rganmasdan turib, o‘rta asrlar musulmon Sharqi madaniy hayoti haqida
tasavvurga ega bo‘lish mumkin emas. Bu adabiyotdan xabardor
bo‘lmasdan Shargning o‘zini ham anglash qiyin” [Bertels, 1965: 54].

Tasavvuf adabiyoti fagat diniy-falsafiy qarashlar yig‘indisi
bo‘lmasdan, maxsus tayyorgarlik bilan tushunishni talab giladigan ramz va
obrazlarni istifoda etuvchi badiiy tafakkur mahsulidir. Yugorida aytilgan
an’ana maktabi aynan obrazlar silsilasiga tegishli bo‘lib, Sharq musulmon
adabiyotida ruhiy kamolotga eltish yo‘lida ijod etilgan bundayin obrazlar
hamisha ahli ma’ni tarafidan qayta-qayta murojaat gilinadigan timsollar
manbayiga aylangan. Xususan, Farhod va Shirin, Layli va Majnun, Vomiq
va Uzro, Asli va Karam, Iskandar Maqgduniy, Lugmoni Hakim, Hizr
alayhissalom, Rustam, Nasriddin afandi, Shayx San’on singari obrazlar
shular jumlasidandir. Shubhasiz, Shayx San’on mashhurlik va murojaat
gilishda boshqa adabiy gahramonlar bilan ayni magomni egallab turibdi.

Shayx San’on turkumidagi asarlarni tadqiq etishdan oldin bu obraz
qay tarzda shakllangani, uning adabiy maydonga qay yo‘sinda Kirib
kelganini o‘rganish muhim.

Asosiy gism

Shayx San’on manbalarda Shayx San’on, Shayx Sam’on, Ibn
Saqgo, Abdulrazzoq kabi turli nomlar bilan uchraydi. Bu mavzudagi ilk
yirik doston muallifi Farididdin Attor asarida u Shayx San’on tarzida
keladi. Bu mavzuda keyinroq asar bitgan Gulshahriy va Hasan Ziyoyi
dostonlarida Abdulrazzog nomi bilan berilgan:

Go ‘rdi jononini Abdurrazzogq,
Ko ‘di* iymonini Abdurrazzoq [Mostarli Hasan Ziyoyi 2017: 53].

Avliyolar hagida yozilgan tazkiralarda, asosan, bu zot Shayx San’on
deb e’tirof etiladi. Masalan, Alisher Navoiyning Nasoyim ul-muhabbat”
asarida shunday ma’lumot berilgan: “Oning buzurgligin hazrat Shayx

1 Qo*ydi.

DOI: 10.36078/1767732981 334 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

Fariduddin Attorning “Mantiq ut-tayr” otlig® kitobini o‘qug‘on kishi bilur.
Ishg va muhabbat bahrining gavhari va shavg-u malomat otashkadasining
samandari erkandur va Shayx Nozim (g.s.) aning bobida mundoq
debdurki, “O°z davrida yashagan Shayx San’onning fazilati haqida har
gancha yozsam oz. U kamolga yetgan to‘rt yuzta muridi bilan Haramda
ellik yil yashadi.

Bovujud bu biyik marotib ulcha ishq oshubidin va muhabbat
lagadko‘bidin Shayx boshig‘a tushubdur, aning abnoyi jinsig‘a yo‘gkim,
hech bani odamga tushmaganini har kishi “Mantiq ut-tayr” kitobini
0‘qusa, ma’lum qilur [Navoiy 2001: 425].

Bu mavzu yuzasidan tadgigotlar olib borgan olim Farhod
Isomiddinov Gavharin keltirgan ma’lumotlarga tayanib aytgan fikrlariga
ko‘ra, Shayx San’on haqidagi ilk ma’lumotlar Muhammad G‘azzoliy
tarafidan yozilgan “Tuhfat ul-muluk”ning 10-bobida keltirilgan. Va unda
Shayx San’on Shayx Abdurrazzoq San’oniy nomi bilan zikr etilgan:
“Abdurrazzoq San’oniy karomatli kishilardan bo‘lib, nasroniy dinini
qabul qilgan. Shayx San’on hikoyatini G‘azzoliy Attordan ishonarli qilib
bergan”. Olimning ta’kidlashicha, ‘“Abdulrazzoq ibn Hamom San’oniy
mashhur muhaddislardan. 126-hijriy yili tug‘ilib, 212-hijriy yilda vafot
etgan va xabarda zikr etilishicha, Rasululloh (s.a.v)dan keyin hech kim
unday taniqli va mo‘tabar bo‘lolmagan. Hamma uni ko‘rish va suhbatini
olish uchun ko‘p ranj-u mashaqqatlar bilan huzuriga kelar edilar. Lekin
ayrim roviylar unda ikki kamchilikni ko‘rganlar: birinchisi, umrining
oxirlarida ko‘r bo‘lib qoladi va undan xato va sahvlar sodir bo‘la
boshlaydi. Qari, jirkanch bo‘lib, Ali ibn Abutolib hamasrlari hamda
xulafoyi roshidon haglariga nojo‘ya so‘zlar aytar edi [Isomiddinov 2001:
18]. Ayni shu ma’lumot Ahmat Tal’at Onayning “Eski turk adabiyotida
mazmunlar va izohi” kitobida keltiriladi: “Shayxi San’an yoxud Shayxi
San’oniy  (Abubakr Abdurrazzog bin Humam bin Nofiy) olim va
muhaddislarning mashhurlaridan bo‘lib, San’alidir. Hijriy 126-yili
tug‘ilib, 211-yilda vafot etgan” [Ahmet Talat Onay 2000: 427]. Bu
ma’lumotlar Islom ensiklopediyasida ham keltirilgan. Unda olimning
muhaddis sifatidagi ilmiy faoliyati keng yoritiladi-yu, ammo ishgiy mojaro
borasida biror fikr keltirilmaydi: “Abdurrazzoq As-San’oni San’ada
tug‘ilgan. Ilk tahsilini oila davrasida oladi. O‘n sakkiz yoshlarida ekan,
Yamanga kelgan Ibn Jurayj bilan ko‘rishib, undan hadis o‘rgandi.
Yigirma yoshlarida ilmiy sayohatlarga chigdi. Hijoz, Shom va Iroq kabi
ilm markazlariga qilgan sayohatlarida Ma’mur bin Rashid, Sufyon as-
Savri, Sufyon bin Uyayna, Malik bin Anas va davrining boshga buyuk
olimlaridan hadis o‘rgandi...” [DIA: 298-299]. Ma’lumot so‘ngida esa
olimning Shia mazhabiga yaginlasha boshlaganini hamda hazrati Aliga
kuchli muhabbat ko‘rsatib, Muoviya singari muxolif taraf Kishilariga
nisbatan 0°z nafratini ochiq ko‘rsatgani bayon etilgan.

Yusuf Babur o‘zining “Shayx San’on qissasiga doir” magqolasida
Ahmat Talat Onayga tayanadi: “Shayx San’on yoxud Shayxi San’oniy
o‘laroq tanilgan Abubakr Abdurrazzoq bin Humom bin Nafi ham olim va
muhaddislarning mashhurlaridan bo‘lib, San’olikdir... Hijriy 126 (743)-
yili tug‘ilib, 211(826)-yilda vafot etgan. Tarigat arbobi tarafidan nafsi
bilan mujodala etganini ifodalovchi bir gissa ijod etilgan [Yusuf Babur
2013: 511]. Yusuf Babur ayni ma’lumotni keltirarkan, maqolaning ilmiy

DOI: 10.36078/1767732981 335 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

ko‘rsatkichlar gqismida qo‘shimcha izoh ham berib o‘tadi: “Shayx San’on
hagida Ahmat Talat Onay manba keltirmasdan quyida berib o‘tgan
ma’lumotimizni ayni shaklda keltirib o‘tadi” [Yusuf Babur 2013 : 511] —
deb yozar ekan yuqorida Turkiya “Islom ensiklopediyasi”’dan keltirib
o‘tilgan Abubakr Abdurrazzoq bin Humom bin Nafi haqidagi ma’lumotni
beradi.

Shayx San’on borasidagi yuqorida aytilgan fikrlarni boshqa
olimlarning ishlarida ham ko‘rish mumkin. Ammo ular Kkeltirilgan
ma’lumotlar va zikr etilgan manbalarga suyangan, yoki ulardan fargli
ravishda birorta qo‘shimcha dalil keltirishmagan. Shuning uchun Shayx
San’on shaxsiyati haqida umumiy manzarini yaratish uchun ushbu
dalillarga suyanamiz.

Awvalo, aytish kerakki, Shayx San’on obrazi atrofida uch xil
nomdagi inson haqgida mavjud ma’lumotlar birlashtirilib kelinmogda. Ular
ayricha ko‘rilsa, quyidagicha ko‘rinish o‘rtaga chiqgadi:

1. Faqat oshiqligi aytilayotgan Shayx Abdurrazzoq San’oniy.

2. Ulamoligi e’tirof etilayotgan Abu Bakr Abdurrazzoq bin
Hammom bin Nafi As-San’oniy.

3. G‘avsning duoyibadi bilan nasroniy qizga oshiq bo‘lib, dindan
chiggan Ibn Saqgo.

Oshiq Shayx San’onning kim ekanligi ma’lum. Zotan, hazrat Navoiy
o‘zlarining “Nasoyim ul-muhabbat” asarda u kishining ishq mojarolari
naqadar mashhur ekanligini bayon etib o‘tadi [Navoiy 200: 425 — 426].
Ammo Ulamo Abdurrazzoq bin Hammom bin Nofiyning oshiq San’on
bilan bitta inson ekanligi bir oz shubhali. Bu masalani turk olimi Yusuf
Bobur ham hagli ravishda shubha ostiga oladi. Jumladan, olim o‘zining
“Shayx San’on qissasiga doir” maqolasida shunday deydi: “Mavzu
borasida eng diqgatni tortadigan nugta Hazrati Usmondan rivoyat etilgan
bir hadisning? [Rudoniy 1995: 245] bu gissaga manba bo‘lish ehtimolining
yuqori ekanligidir. Hadisda bahs etilganlar bilan Shayx San’on qissasining
sharob orqali yetarlicha o‘xshash bo‘lishi, bu ehtimolga yanada e’tiborli
bo‘lish kerakligini anglatadi. Agar qissaning manbasi hadis ekanligini
e’tirof etsak, gissada ifoda etilgan hodisalar Shayx San’on nomi bilan
tanilgan Abubakr Abdurrazzog bin Hammom? bin Nofiyning boshidan
o‘tgan voqealar emasdir. Zero, Hazrati Usmon bu hadisni rivoyat etganida
Shayx Abdurrazzoq, ya’ni Shayx San’on hali dunyoga kelmagan edi.
San’o shahridan yetishib chiqgqan har qanday olimga San’on nisbasi

2 Ayni o‘rinda olim hadisni ham keltiradi: “Shayx San’on hikoyasi taxminan Fariduddin Attor yoki boshqa bir muallif
tarafidan hazrati Payg‘ambarning shu hadisidan foydalangan holda ba’zi asarlarda nazm etilmish va “Mantiq ut-
tayr’dan joy olgan degan qarashdamiz: “Hazrati Usmon (ra)dan rivoyat qilinadi: “Xamirdan uzoq turing. Chunki u
barcha yomonliklarning onasidir. Sizdan avvalgi millatlarda o’zini ibodatga bag‘ishlagan bir odam bor edi. Bir ayol
unga oshiq bo’ldi. Unga joriyasini jo’natib, “Seni falon ayol shahodat uchun chaqirtirmoqda” dedirtdi. Odam (so’zda)
shohid bo’lish uchun joriya bilan jo’nadi va u eshikdan kirishi bilan orqasidan qulfladilar. Oxirida go‘zal bir ayolning
yoniga bordi. Ayolning yonida bir bola hamda bir idishda sharob bor edi. Ayol unga: “Seni shohidlik uchun
chagirmadim, men bilan yotasan deb chaqirdim” — dedi. U kishi esa eng yengilini afzal bilgan holda “Unda bir qadah
araq ber”, — dedi. Aroq berdi, ichdi: “Yana ber” — dedi va yana berishdi, uni ham ichdi. Alal-oqibat sarhush bo’ldi.
Ayol bilan munosabatga kirishdi, so’ngra u yerdagi bolani o’ldirdi. Shuning uchun ham sharobdan shiddat bilan
goching. Allohga qasamki, iymon va sharob ichish bir nuqtada birlasha olmas, hech qancha vaqt o‘tmasdan biri
ikkinchisini uzoglashtirur.

3 Ismning ayni gismi Ahmat Talat Onayda Humom tarzida, Turkiya Islom ensiklopediyasida esa Hammom tarzida
berilgan. Har ikkisi istefoda etilayotgan bo‘lsa-da, ular aslida bitta ism.

DOI: 10.36078/1767732981 336 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

berilishiga e’tibor qaratadigan bo‘lsak, she’riyatdagi Shayx San’onning
bu shaharda ulg‘aygan boshga bir olim ekanligini tushunish mumkin
[Yusuf Babur 2013: 515].

Awvalo, turk olimi Ahmat Talat Onayning XX asr boshida nashr
etilgan “Eski turk adabiyotida mazmunlar va izohi” kitobida kelgan
ma’lumotlarga diqgqat garatmoq kerak. Birinchi o‘rinda, olim bu
ma’lumotlarni berishda biror manbaga suyanmagan. Avvaliga, balki, XX
asr boshlaridagi kitobatchilik tasnifiga ko‘ra hali manbani berish odati
shakllanmagandir, degan andisha bilan boshga kitob va maqolalarni
kuzatdik wva ulardagi murojaatlarda manba uning sahifasi ham
keltirilganiga guvoh bo‘ldik.

Ikkinchidan, ba’zi ma’lumotlar vaqt nuqtayi nazaridan uyg‘un emas.
Ahmat Talat Onay Shayx San’onning tug‘ilishi va vafoti sanasini hijriy
126 — 211-yillar (milodiy 743/744 — 828/829-yillar) deb ko‘rsatar ekan,
magqola so‘ngida “...muridlaridan Abdulqodir Giyloniy uni izlab topib,
ko‘rguliklariga yechim topgan ekan. Bir oz o‘tib Shayx o‘ziga kelgan
ekan” [Ahmet Talat Onay 2000: 427] deya XI asr so‘ngida (1078-yil)
tug‘ilgan Abdulqodir Giyloniy bilan ustoz-shogird sifatida ko‘rsatadi. Bu
esa noaniqlikni o‘rtaga chiqarmoqda, ayni paytda magolaning manbasiga
bo‘lgan ishonchni susaytiradi.

Olim shayx San’on va oshiq shayx San’onni bir inson deb hisoblash
Gavharinning ilmiy izlanishlarida ham ko‘zga tashlanadi. Xususan,
Gavharin “Mantiq ut-tuyur’ning tanqidiy matni avvalida ilmiy izlanishlar
xususida to‘xtab, “Abdurrazzoq ibn Hamom San’oniy mashhur
muhaddislardandir. 126-hijriy yilda tug‘ilib, 212-yili vafot etgan”
[Gavharin 1986: 13] deydi. Va fikrlarini davom ettirib, ... qari, jirkanch
bo‘lib, Ali ibn Abu Tolib hamasrlari hamda xulafoyi roshidin haglariga
nojo‘ya so‘zlar aytar edi” deydi. “Turkiya Islom ensiklopediyasi” Abu
Abubakr Abdurrazzoq bin Humom bin Nofiy borasida keltirilgan
ma’lumotni ayni shaklda taqdim etadi. Ammo ensiklopediydaa u zotning
ishgiy mojarolari hagida biror fikr bildirilmagan. Zotan, muhaddis olim
Shayx San’on borasida ma’lumot beruvchi manbalar ushbu hodisalarni
keltirmagan. Bu shuni anglatadiki, ishq balosi boshiga tushgan Shayx va
muhaddis San’oniyning bir inson bo‘lishi ehtimoli ancha yirog. Zotan,
hadis ilmi ulamolari hadisning roviysi, uning shaxsiyati va hayot yo‘liga
alohida e’tibor garatadilar. Modomiki, ulamo Shayx San’onda o‘zga dinga
o‘tish va bir qizga oshiq bo‘lib, islomga zid turfa ishlarni bajarishi
kuzatilgan ekan, bular shubhasiz ahli ulamo nazaridan panada golmas edi.
Ikki Shayx San’on masalasini tahlil qilgan Sadik Yazar ham “Ahmat Talay
Onay Shayx San’onning 211/826-yili vafot etgan Abu Bakr Abdurrazzoq
bin Hammom bin Nofiy As-San’oniy al-Himayri ekanligini aytar ekan,
Islom ensiklopediyasida bu zotning Shayx San’on bilan bo‘lgan aloqasi
haqgida birorta ma’lumot keltirmaydi” [Sadiq Yazar 2010: 1574], — deya
ikkisining bir inson ekanligiga shubha bilan garaydi.

Ikkinchi masala Shayx San’on va Ibn Saqqoning bir yoki boshqa-
boshqa inson bo‘lishi haqidagi garashlardir. Umumlashtirib aytganda, bu
tur izlanishlar ham ikki xil: ba’zi tadqiqotlarda dalil yoki giyoslarga
suyanilsa, boshgalari biror ilmiy manbaga tayanilmasdan, havola
berilmasdan to‘g‘ridan-to‘g‘ri ularning ikkalasni bir shaxs sifatida
ko‘rsatadilar Xususan, Abdulbaki Gulpinarli o‘zining “Yunus Emro va

DOI: 10.36078/1767732981 337 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

tasavvuf” kitobida “Nafahot ul-uns” va “Nasoyim ul-muhabbat”da Shayx
Hammod Dabbos bobida aytilgan Ibn Saqqo va G‘avs ul-a’zamning
ziyorati [Navoiy 2001: 369] borasida fikr bildirib, “Ajabo, Shayx San’on
gissasi mana shu vogeadan dunyoga keldimikan?” [Abdulbaki Gulpinarli
1961:151] deya o‘rtaga savol tashlaydi. Ammo bu masalaga kirish yo‘lini
“G‘iyos ul-lug‘at”da ko‘ramiz. Jumladan, “San’on buyuk shaxsning
nomidirki, 700 muridga ega edi va Shayx Farididdin Attor ham uning
muridlaridan. Aytishlaricha, G‘avs ul-azamning qarg‘ishidan so‘ng tarso
qiziga oshiq bo‘lib, islom dinini tark etadi. G‘aybdan madad bo‘lgandan
keyin islomga qaytadi” [G’iyos ul-lug’ot 1987:14]. Aslida, “Nafahot ul-
uns” va “Nasoyim ul-muhabbat” asarlarida keltirilgan o‘sha mashhur
hikoya va mazkur lug‘atdagi ma’lumot bir-biriga ishora gilmogda. Biroq
“Nasoyim ul-muhabbat”da Shayx Hammod Dabbos bobining so‘nggida
yanada muhim bir xabar ham keladiki, u bizga vaziyatni ochiqroq
ko‘rsatadi: ““... va Shayx Abdulqodir bir kun va’z aytur erdi. Omma
mashoyix aning majlisida edilar, misli Shayx Ali Haytiy va Shayx Baqo
bin Botu va Shayx Abu Sa’d Qilaviy va Shayx Abunnajib Suhravardiy va
Shayx Jogir va Shayx Qazib ul-bon Mavsiliy va Shayx Abus-Su’ud va
g‘ayruhum kibori mashoyixdin. Shayx so‘z asnosida hamul so‘zni dediki,
(shu oyoqglarim har bir Alloh valiysining bo‘ynidadir). Va bu hozir
mashoyix barcha bo‘yunlarin aning ayog‘iga past qildilar. Va “Nafahot”da
mundoqdurki, hech valiy qolmadiki, bu so‘zga bo‘yun sunmamush
bo‘lg‘ay. Bir vali Ajamda ibo qildi, holi andin mutavoriy bo‘ldi” [Navoiy
2011: 371].

Birgina shu parchadan muayyan xulosalarga kelish mumkin. Avvalo,
badduo ziyorat gilingan valiy tarafidan gilinmaydi, balki Alloh Abdulgodir
Giloniyga bergan magomni tan olmaganlikdan kelib chigadi. Agar bunday
bo‘lmaganda edi, ushbu ikkinchi hikoyat keltirilmasdi. Ikkinchidan,
hikoya boshidagi G‘avsning aytgani badduo emas, aksincha, karomat edi.
Uchinchidan, G‘avs ul-a’zam ziyorati va “shu oyoqlarim har bir Alloh
valiysining bo‘ynidadir” hukmi keltirilgan hikoyat bir inson bilan bog‘liq.
Yo‘gsa, ikkisi bir o‘rinda keltirilmas edi. Inchunun, har ikkisida ham bir
kishining dindan chiqib razil bo‘lganligiga ishora mavjud. To‘rtinchidan,
va eng asosiysi, har ikki G‘avsning ham Ibn Saqqo bilan bo‘lgan
muomalasi “G‘iyos ul-lug‘ot”dagi Shayx San’on hodisasiga to‘la muvofiq
keladi. Bu esa ikki ismning bir insonni ifodalayotganligiga dalolatdir.

Endi mazkur mavzuga asos bo‘lgan zotning badiiy adabiyotga kirishi
va obraz sifatida shaklanishi bilan bog‘liq jihatlarga e’tibor qaratamiz.

Sharq madaniyati azaldan o‘z jozibasi va kuchli hissiyotni qamrab
oluvchi nodir asarlarga ega ekanligi bilan ajralib turgan. Undagi turfa
syujet liniyalarini chambarchas bog‘lab turuvchi, ayni paytda, betakror
bo‘lgan qissa va hikoyalarning o‘ziyoq Sharq dunyosining qiyofasini
ko‘rsatib beruvchi elementlardan biri sanaladi. Xususan, ‘“Panchatantra”
“Kalila va Dimna”, “Ming bir kecha”, Iskandar Maqduniy turkum
asarlari, “Layli va Majnun”, “Farhod va Shirin”, “Zarbulmasal” singari
sarguzasht asarlari hamisha mashhur bo‘lgan. Qizigarli tomoni shundaki,
Sharg ijodkori bir hikoyani gayta-gayta istifoda etar ekan, har bir asarda
o‘ziga xos novatorlik o‘rtaga chiqadi. Masalan, “Layli va Majnun”
maynodida nechta ijodkor ot surgan bo‘lsa, har biri o‘ziga xos badiiy
topilmalarning sohibidir. Mana shu tarzda bir hikoyatning ko‘plab

DOI: 10.36078/1767732981 338 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

ijodkorlari maydonga chiqganida, ular o‘rtasida ba’zan shu turkum asarni
ilk bor ijod etgan muallif masalasi ko‘tariladi. Xuddi Shayx San’on
obrazini adabiyot olamiga olib kirgan, uni o‘quvchiga tanitgan ilk ijodkor
kim ekanligi xususida bo’lgani kabi.

Aslida, biz Shayx San’on obrazini badiy adabiyotda ikki yo‘l bilan
namoyon bo‘lishini kuzatamiz:

1. Turfa she’r va dostonlarda talmeh sifatida keltirilishi.

2. Shayx San’on haqgida mufassal yozilgan hikoya yoxud dostonlar.

Shayx San’on, uning asosida shakllangan obraz Islomning dastlabki
davrida ma’lumligi hagida ba’zi olimlarning e’tiroflari mavjud. Zotan, har
bir obraz o‘zining shakllanish bosgichini xalq orasida shuhrat topish bilan
boshlaydi. Y. Salimov aytgani kabi “Shayx San’on hagidagi afsonalar
Sharq xalqglari orasida ancha gqadimdan ma’lum va mashhur. U haqdagi
turli afsonalar har turli xalq kitoblari va majmualari tarkibidan o‘rin
olgan” [Salimov 1964: 21]. Yuqorida aytilgani kabi Shayx San’on talmeh
o‘laroq g‘azallarda murojaat etilayotgan eng faol obrazlardan sanaladi.
Masalan:

Gar muridi rohi ashki fikri badnomi mekun,
Shayxi San’on Xxirqai rahni xonayi hammor dasht [Ahmet
Talat Onay 2000: 427].

Mazmuni: agar ishq yo‘lining muridi bo‘lsang, malomatlardan
qo‘rgma, zotan Shayx San’on mayxonachiga bir qadah sharob uchun o‘z
xirgasini berib yubordi.

Ushbu gahramonning bu darajada mashhur ekanligi, tabiiyki, ishq
mojarolari bilan bog‘liq. Odatda, bu turdagi qahramonlar qissa va
dostonlarga ko‘chishdan oldin muayyan vagt mobaynida xalq tilida: afsona
va rivoyatlarda yashaydi. Keyinchalik esa, misralarga ko‘chadi va
alalogibat yirik asarlarning qahramoni bo‘lib qarshimizga chiqadi.
Tadgiqotchi F. Isomiddinov ayni shu jihatga urg‘u berarkan: “Ushbu gissa
xalq orasida mashhur. Sharq shoirlari ijodida Shayx San’onga bag‘ishlab
aytilgan she’r, bayt va dostonlarni ko‘plab keltirish mumkin” — deydi
[Isomiddinov 2001: 15]

Shayx San’on turkumidagi asarlarning yana bir hayot bosqichi, bu —
epik turga ko‘chishidir. Ya’ni Shayx haqidagi tugal asarlarning yaratilish
davridir. Ushbu masala yuzasidan olimlar turli fikrlarni aytgan bo‘lsalar-
da, agar umumiy rakurs ostida ko‘rilsa, qarashlarning aksariyati bir-biridan
ko‘p farq gilmaydi. Chunonchi, barcha xulosalar Shayx San’on hikoyasini
yozma adabiyotga olib kirgan ilk ijodkor Imom G‘azzoliy va qissa
shuhratini dunyoga yoygan shoir Attor ekanligini aytib o‘tishadi. Ba’zan
bir-biridan farq giladigan fikrlarni ham uchratish mumkin. “Gavharinning
yozishicha, Shayx San’on hikoyatini G‘azzoliy va Attor ishonarli qilib
bergan” [Isomiddinov 2001: 17] Bu o‘rinda F.Isomiddinov va Gavharin
ikki muallifning bu gissa borasidagi ijodkorligini ta’kidlaydi. G‘azzoliyni
ro‘yxatga kiritishning o°ziyoq gissani dastlab u boshlab berganiga
ishoradir. Olim V. Rahmonov “Lison ut-tayr’ga yozgan so‘zboshida,
jumladan, shunday deydi: “Shayx San’on (Ibn Saqqo) IX—XII asrlarda
yashagan tarixiy shaxs bo‘lib, uning otashin sevgisi haqidagi qissa Sharq
mamlakatlarida mashhurdir. ...Badiiy adabiyotda bu gissani birinchi bo‘lib

DOI: 10.36078/1767732981 339 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

Farididdin Attor 1221-yili “Mantiq ut-tayr” asarida nazmda bergan”
[Navoiy 1991:322]. Ayni fikrni turkiyalik mashhur olim Ahmet Talat
Onay ham yozgan. U o‘zining “Eski turk adabiyotida mazmunlar va izohi”
kitobida “Bu qissa haqida Shayx Attor “Mantiq ut-tayr’da bir hikoya
yozadi” [Ahmet Talat Onay, 427] — deb, G‘azzoliy haqgida biror ma’lumot
keltirmaydi. Ushbu fikrni Muberra Go‘rgendereli ham qo‘llab-quvvatlaydi.
U Hasan Ziyoyining “Shayx San’on masnaviysi” kitobiga yozgan
so‘zboshida lo‘nda qilib shunday deydi: “Shayx San’on hikoyasi ilk bora
buyuk eronlik mutasavvif shoir Fariduddin Attor (1119-1193) tomonidan
yozilgan ‘“Mantiq ut-tayr” masnaviysidagi hikoyalardan biri sifatida
garshimizga chigmoqda” [Mostarli Hasan Ziyoyi 2017: 3] Ammo Ahmed
Gemi masalaga butunlay boshga rakursdan yondashadi. Olim o‘zining
“Farididdin Attorning ta’sirida paydo bo‘lgan Gulshahri va Faqiya
Teyronning Shayx San’on qissalarining o‘zaro qiyosi” maqolasida qissa
tarixi ancha qadim zamonlarga borib taqalishini aytadi: “Eskidan beri xalq
orasida mashhur bo‘lgan Shayx San’on hikoyasining manshayi haqida aniq
bir ma’lumot mavjud emas. Avvalo, bu hikoyaning ilk bora Ill asrda
Abbosiylar davrida paydo bo‘lgan va keyinchalik Abu Homid G*azzoliy
(505/1111)ning “Tuhfat ul-muluk” nomli asarida nasr o‘laroq yozilgani
aytilmoqda” [Ahmet Gemi 2016: 108] Ushbu ma’lumot Shayx San’on
gissasining manshasi gaysi davr va gaysi manbaga borib tagalishiga digqat
qaratadi. Va yana bir o‘rinda “Shayx San’on hikoyasi, fors adabiyotida
muhim o‘ringa ega. Bu hikoya fors jamiyati va adiblariga ko‘ra, ancha
eskidan ma’lum bo‘lgan. Asar ilk bor mashhur adib va so‘fiy shoir
Farididdin Attorning “Mantiq ut-tayr” nomli asarining  to‘rtinchi
bo‘limidan joy olgan bo‘lib, 406 yoki 409 baytdan iborat” [Ahmet Gemi
2016: 109] — deb birinchilik maqomini Attorga o‘tkazadi. Yusuf Babur
ikki ismni bir qatorda sanaydi: “G‘azzoliyning “Tuhfat ul-muluk” va
Attorning “Mantiq ut-tayr” asarlarida bu qissa mufassal bayon etilgan”
[Yusuf Babur 2013: 511] Ushbu fikr olimning G‘azzoliy ibtidochi
ekanligini aytib o‘tayotganligini anglatadi. Biroq Shayx San’on borasida,
xususan, “Tarjimoni noma’lum Shayx San’on qissasi” maqolasi muallifi
jiddiy fikrni o‘rtaga tashlaydi: “Real vogelikmi yoxud uydurma ekanligi
aniq bo‘lmagan bu hikoya Iskandar Palaning aytishiga garaganda, ilk bor
G‘azzoliyning “Tuhfat ul-muluk” nomli asariga kiritilgan. Ammo shuncha
qilingan tadqiqotlar natijasida bu ma’lumotni aniqlashtirolmadik. Hikoya
Eron shoiri Fariduddin Attor ijodida o‘zining asil shuhratini qozondi”
[Sadik Yazar 2010: 1575]. Taki Purmandaryan esa yanada aniqroq bo‘lgan
ma’lumotni ulashadi: “Shayx San’on hikoyasi “Mantiq ut-tayr’ning eng
uzun hikoyasidir va manbasi G‘azzoliyning “Tuhfat ul-muluk” asarida
keltirilgan qisqa bir hikoyadan olingan” [Taki Purnamdaryan 2023: 209]
Olimning bundayin qat’iy fikrni o‘rtaga tashlashiga o‘rinli sabab bor.
Uning aytishicha, “Marhum Furuzanfarning® xabar berishicha, u Ayasofya
kutubxonasida bir majmuada G‘azzoliyning “Tuhfat ul-muluk™ asarida bu
hikoyani ko‘rgan va Attorning Shayx San’on manzumasining asil manbasi
hisoblangan hikoyaning syujeti ham aynan mana shundaydir. Chunki
Abdurrazzoq San’oniy haqidagi “Tuhfat ul-muluk”da keltirilgan
hikoyaning — Attorning tasavvufiy garashlari, zavq va uslubining asarga

4 Shayx San’on borasida tadgigot olib borgan eronlik olim.

DOI: 10.36078/1767732981 340 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

qo‘shgan ma’nolari va shoirona jihatlardan tashqari, shaxsiyat, xarakter va
syujet tomondan Mantiq ut-tayr’dagi Shayx San’on hikoyasidan umuman
farq qilmaydi” [Taqi Purnomdoryon 2023: 213]. Yugqoridagi fikrlarni
umumlashtirgan holda quyidagicha xulosa berish mumkin.

Xulosa

Shayx San’on qissasining ibtidosi yoxud kimning bu asarni ijod
etgani gissa mohiyatini tadqiq etishda ko‘p ham ahamiyatli emas. Ammo
ilm ahli bu borada ham fikrlarini o‘rtaga tashlagan ekanlar, haqli ravishda
bu masalaga ham nazar tashlamoq ustozlar izidan yurmogni qasd
etganimizdan dalolatdir.

Keltirilgan tadqiqotlar Shayx San’on gissasini ilk ijod etgan shaxs
borasida ikki guruhga bo‘linadilar. Ba’zilari bu ish avvalida G‘azzoliy
turibdi, desalar, boshqgalar esa Attorni ¢’tirof etadilar.

Yusuf Babur bergan ma’lumotda ikkisini ham ta’kidlash o‘rtaga
chigadi. Lekin Attorning Shayx San’on qissasini barchamiz bilganimiz
holda, G‘azzoliyning qissasi noma’lumligicha qoldi.

Ahmet Gemi ham asarni dastlab Abu Homid G*‘azzoliy yozgan, deya
e’tirof etarkan, buni o‘z tadqiqi bilan emas, balki boshqa olimlarning
ifodasiga ko‘ra aytayotganiga ishora giladi. Yuqorida aytganimiz kabi bu
ma’lumotlar biroz shubhali bo‘lib, Sodiq Yazar ham tadqiqotlar natijasida
bu ma’lumotni aniqlashtira olmadik, deya fikrimizni qo‘llab-
quvvatlamoqda. Bu borada Mubarra Go‘rgandarali ham “Shayx San’on”
gissasining ilk ijodkori Attor, deya aytib o’tadi. Yuqoridagi olimlardan
farqli ravishda Taqi Purnomdoryon “Tuhfat ul-muluk™ning saqlanish joyi,
undagi “Shayx San’on” gissasining Attor versiyasi bilan bir xil ekanligini
aytsa-da, bu ma’lumot ham olimning tadqiqoti natijasi emas, aksincha
Furuzanfar ismli boshga bir olimning bergan xabariga suyanganligi
faktning ishonarlilik darajasini biroz tushiradi. Zotan, Sadiq Yazar bergan
xabarga ko‘ra, Furuzanfar aytib o‘tgan manzilda qissaning G‘azzoliy
galamiga mansub varianti topilmagan.

Xulosa o‘rnida aytish lozimki, avvalo, Shayx San’on haqiqatdan
ham yashab o‘tgan real shaxsdir. U san’onlik bo‘lgan. Ismi esa
Abdurrazzoqdir. Ammo Ulamo Abdurrazzoq San’oniy (hijriy 126-yili
dunyoga kelgan) bilan bir inson emas. Aksincha, milodiy V asrda
yashagan va haramda 400 muridga murshidlik qilgan zot. Shayx San’on
o‘z zamonasining Valiylaridan, ma’rifatli kishilaridan bo‘lgan. Umrining
so‘nggi paytlarida Rumga safar etadi va u yerda tarso giziga oshiq bo‘lib
dindan chigadi. Ma’lum muddat o‘tib, tavba-tazarru qgilib yana Islomga
kiradi.

Islom tasavvuf adabiyotida ahli ma’ni tarafidan ijod etilgan har bir
gahramon kechinmasi real vogealik sanalmaydi, balki undan ramziy tilni
“yechintirib” ko‘rilganda o‘rtaga chiqadigan manzara reallikka yaqgin
bo‘ladi. Shu ma’noda Shayx San’on shaxsiyatiga oid bo‘lgan-bo‘lmagan
ikir-chikir va shubhali sanalgan har bir detalning manshasiga yetishga
harakat gilish va undan gissa mazmunini tahlil gilishda istifoda etishga
urinish foydasiz. Eng muhim nuqta gahramon shaxsiyatining umumiy
manzarasini chizish va qgissa tahlilini olib borishda sof adabiy mezonlarga
suyangan holda asarning ma’no olamiga kirib borishni muddao sifatida

DOI: 10.36078/1767732981 341 0‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

belgilashdir. Ushbu obrazning badiiy adabiyotga kirib kelishi borasida
aytish kerakki, Shayx San’on turkum qissalarining ilk ijodkori o‘laroq
Farididdin Attorni bilishimiz mantigan to‘g‘ri. Zero, keltirilgan faktlarning
yarmi Attorni e’tirof etsa, qolgani — G‘azzoliy boshlab bergan deya
ma’lumot beruvchi — boshga tadgiqotlar esa aniq faktlarga suyanilmagan.
Toki G‘azzoliyning nomi zikr etilgan asari ilm ahliga oshkor bo‘lib,
aniglashtirilmaguncha, Attorni ayni masalada bu mavzuni  boshlab
beruvchi deya hisoblaymiz.

Foydalanilgan adabiyotlar

Abdiilbaki Giilpmarli. Yunus Emre ve tasavvuf. — Istanbul: Remzi
Kitabevi, 1961. — 705 s.

Abdurrahman Cami. Nefehatii’l-ins min hadarati’l-kuds / Terctime ve
serh: Lami Celebi. — Istanbul: Marifet Yayinlari, 1998. — 888 s.

Babiir Y. About Sheikh San‘an parable — Seyh-i San‘an kissasina dair //
Turkish Studies. International Periodical for the Languages, Literature and
History of Turkish or Turkic. — 2013. — Volume 8, Issue 13 (Fall). — S.
509-516.

DIA. Abdiirrezzak es-San‘4ni maddesi. — 1-cilt. — Istanbul: Tiirkiye
Diyanet Vakfi, 1988. — 560 s.

Gavharin Sadiq. Mantiku’t-tayr. Tangidiy nashr. — Tehron, 1986. — 446
S.

Gemi A. Feridiiddin Attar’'in etkisinde gelisen Giilsehri ve Feqiyé
Teyran’in Seyh San‘an hikayelerinin mukayesesi // Uluslararasi Sosyal
Arastirmalar Dergisi (The Journal of International Social Research). —
2016. — Cilt 9, Say145. — S. 107-115.

Mostarli Hasan Ziya’i. Seyh-i San‘4n mesnevisi / Haz.: Miiberra
Gurgendereli. — Ankara: T.C. Kiiltiir ve Turizm Bakanligi Kiitiiphaneler
ve Yayimlar Genel Miidiirligi, 2017. — 127 s.

Onay A. T. Eski Tiirk edebiyatinda mazmunlar ve izah1. — 4. baski. —
Ankara: Akcag Yaynlari, 2000. — 573 s.

Purnamdaryan T. Seyh San‘4n’1n bagka bir yorumu: itibarin zorlu ge¢idini
asma hikayesi / Tiirkceye ¢eviren Ece Ceylan // Dogu Arastirmalari. A
Journal of Oriental Studies. — 2023. — Ne 28 (2). — S. 208-233.

Ridani. Biiytik hadis kiilliyati: Cem‘ti’l-fevaid / Terctime: Naim Erdogan.
— 2 cilt. — Istanbul: iz Yaymcilik, 2011. — 245 s,

Yazar S. Miitercimi belirsiz bir Seyh-1 San‘4n mesnevisi // Turkish
Studies. International Periodical for the Languages, Literature and History
of Turkish or Turkic. — 2010. — Volume 5, Issue 4 (Fall). — S. 1573—

1631.
Amumrep Hasowit. Jlucon yr-taiip / Hampra Taiiépnosun: Il
OmoHXxy kaeB; U30X Ba Jyratiap myaumidu: B. PaxmonoB. — TomkeHT:

F. Fynom Homumaru Anabuér Ba canbar Hampuétu, 1991, — 325 6.

DOI: 10.36078/1767732981 342 0‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

Amumep Hapowuii. Hacoiium yn-myxa66at // Mykamman acapiap TyIuiaMmu:
20 tomimuk. — 17-tom. — Tomkent: ®an, 2001. — 534 6.

beprensc E. O. Cydusm u cydwuiickas nureparypa. — Mocksa: Hayka,
1965. — 528 c.

Fuéc yn-nyror. — Kucmu 2. — Jlyman6e: Updon, 1987. — 480 c.

Ucomuaauno @. [laiix CaHbOH KUCCAJAPUHUHT KUECUM TaXJIUJIU:
¢unon. ¢pan. Homs. aucc. — Tomkent, 2001. — 138 6.

CanmumoB 1O. CraHoBieHHE >KaHpa CKa304YHOM NPO3bl B MEPCHUICKO-
Ta/PKUKCKOW JTeparype: aBToped. OuC. ... KaHa. (uioil. Hayk. —
Mocksa, 1964. — 315 c.

References

Abdulbaki Gulpinarli, A. (1961). Yunus Emre ve tasavvuf (Yunus Emre
and Sufism), Istanbul, Remzi Kitabevi. (In Tur.)

Abdurrahman Cami. (1998). Nefehatu’l-uns min hadarati’l-kuds (Breaths
of intimacy from the sacred presence), Istanbul, Marifet Yayinlari. (In
Tur.)

Gemi, A. (2016). Uluslararasi Sosyal Arastirmalar Dergisi, vol. 9 (45),
107-115. (In Tur.)

Onay, A. T. (2000). Eski Turk edebiyatinda mazmunlar ve izahi (Mazmuns
and their interpretation in old Turkish literature), Ankara, Akcag Yayinlari.
(In Tur.)

Navoi, A. (2001). Nasoiyim ul-muhabbat (Breezes of love), Tashkent, Fan.
(In Uzb.)

DIA. (1988). Abdurrezzak es-Sanani (Abdurrazzaq al-San‘ani), Istanbul,
Turkiye Diyanet Vakfi. (In Tur.)

Gavharin, S. (1986). Mantiku’t-tayr (The Conference of the Birds),
Tehran, n.p. (In Per.)

Mostarli Hasan Ziya’i. (2017). Sheyh-i San’an mesnevisi (Masnavi of
Sheikh San‘an), Ankara, T.C. Kultur ve Turizm Bakanligi Kutuphaneler
ve Yayinlar Genel Mudurlugu. (In Tur.)

Rudani. (2011). Buyuk hadis kulliyati Cem’u’l-fevaid (Great hadith
collection: Jam* al-fawa’id), Istanbul, 1z Yayincilik. (In Tur.)

Yazar, S. (2010). Turkish Studies, vol. 5 (4), 1573-1631. (In Tur.)

Purnamdaryan, T. (2023). Dogu Arastirmalari, No. 28 (2), 208-233. (In
Tur.)

Babur, Y. (2013). Turkish Studies, vol. 8 (13), 509-516. (In Eng.)

Navoi, A. (1991). Lison ut-tayr (Language of the Birds), Tashkent, G.
Gulom nomidagi Adabiyot va San’at Nashriyoti. (In Uzb.)

Bertel’s, E. E. (1965). Sufizm i sufiiskaia literatura (Sufism and Sufi
literature), Moscow, Nauka. (In Rus.)

DOI: 10.36078/1767732981 343 O‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



Literature and Culture Jovliyev L. S.

Ghiyas ul-lughot. (1987). Ghiyas ul-lughot, part 2, Dushanbe, Irfon. (In
Per.)

Isomidinov, F. (2001). Shaykh Sanyon qissalarining qiyosiy tahlili
(Comparative analysis of the Sheikh San‘an stories), candidate’s thesis,
Tashkent. (In Uzb.)

Salimov, Yu. (1964). Stanovlenie zhanra skazochnoi prozy v persidsko-
tadzhikskoi literature (Formation of the genre of fairy-tale prose in
Persian-Tajik literature), extended abstract of candidate’s thesis, Moscow.
(InRus.)

DOI: 10.36078/1767732981 344 0‘zbekistonda xorijiy tillar, 2025, 11-jild, Ne 6 (65), b. 332-344



